
63

1.  Einleitung

Der Greifswalder Dom, wie man ihn in der Stadt lie-

bevoll nennt, ihr bauliches Zentrum und Glanzstück 

Greifswalds, die gotische Backsteinbasilika St. Nikolai, 

an der vom 13. bis 15. Jahrhundert gebaut wurde, deren 

Turmspitze im 16. und 17.  Jahrhundert erneuert wer-

den musste, deren Mittelschiff 1824–1833 durch Johann 

Gottlieb Giese und Christian Friedrich, dem Bruder 

von Caspar David Friedrich, eine romantische Umge-

staltung erfuhr, wurde 1982 bis 1989 durch den Archi-

tekten Friedhelm Grundmann und den Bildhauer Hans 

Kock noch einmal neu aus- und eingerichtet. Dass die 

Wahl, diesen Beitrag zur künstlerischen Umorientie-

rung der Kirche zu verfassen, auf mich fiel, einen ehe-

maligen Professor der Philosophie an der Universität 

Greifswald, mag damit zu tun haben, dass Hans Kock, 

der damals in seinem siebenten Jahrzehnt stand, der 

Philosophie geneigt war: Vielfach wird von philoso-

phisch anregenden Gesprächen mit ihm berichtet; 

Wolfgang von Hennigs und seiner Frau, mit denen ihn 

eine enge Freundschaft verband, hat er geradezu eine 

Einführung in die Philosophie vorgetragen.2 Besonders 

angetan war er von der Philosophie Martin Heideggers, 

von dem her er sein eigenes Schaffen verstand und 

den er dazu bestimmen konnte, eine bronzene Port-

rätbüste von ihm zu fertigen, die ihm auch eindrucks-

1	 »Rede zur Enthüllung des Kreuzes im Greifswalder Dom am 9. Juni 

1989«, in diesem Band, 135. 

2	 Wolfgang v. Hennigs, in: »Interview am 25. Mai 2012«, in: Freunde 

des Bildhauers und Philosophen Hans Kock – Begegnung der 

Künste e. V. (Hrsg.), Hans Kock und Wolfgang von Hennigs. Archi-

tektur und Kunst. Eine Begegnung im sakralen Raum (= Jahresgabe 

2013), Neudorf-Bornstein 2013, 15.20.

voll gelang. Dennoch werde ich den Zugang zu Hans 

Kocks künstlerischer Umgestaltung des Greifswalder 

Doms nicht über Heidegger suchen und sein Pathos 

für Heidegger nicht neu anstimmen. Ich verzichte da-

rauf nicht, weil Heidegger sich inzwischen mit seinen 

Schwarzen Heften als antisemitischer Denker entpuppt 

hat; dies allein nähme ihm nicht schon seinen unbe-

streitbaren denkerischen Rang in der Philosophie des 

20.  Jahrhunderts, so wie auch Luther durch seinen 

massiven Antijudaismus nicht seinen Rang als Refor-

mator verliert. Die Gründe sind andere: Es ist erstens 

nicht immer hilfreich, Kunst von den Selbstaussagen 

des Künstlers her zu erschließen, zweitens gibt das 

Heideggersche Pathos, was die Kunstwerke selbst be-

trifft, kaum etwas her, und drittens ist die Erschlie-

ßungskraft seiner Philosophie der Seinsvergessenheit 

nüchternen Leser- und Hörer(inne)n inzwischen zu-

nehmend fragwürdig geworden. Ich betone: inzwi-

schen – denn in den Zeiten des Neubeginns zunächst 

nach dem Ersten, dann nach dem Zweiten Weltkrieg 

dachten und lebten ganze akademische Generationen 

in dieser Philosophie, die mit ihrer trotz allem betont 

deutschen Wortwurzelsprache völlig neue Anfänge 

und Ursprünge des Denkens überhaupt versprach. 

Hans Kocks Anlehnung an Heideggers Auslegung der 

W erner      S tegmaier      

Von künstlerischen Umorientierungen 
einer Kirche

Dieses große Bauwerk, in dem wir versammelt sind,

ist ein besonderes in seiner geräumigen Weite von West nach Ost …

Die Hinweitung von der Orgelseite zu Gieses Chor

vollendet sich im Ansteigen zum Hauptaltar

und im Herausheben des goldenen Lichtkreuzes der Romantik,

uns vertraut aus den Bildern Caspar David Friedrichs.

Hans Kock1

»

«



64   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  65

5	 Zum Nachweis vgl. Werner Stegmaier, Philosophie der Orientie-

rung, Berlin/New York 2008, 74.

6	 Zum Nachweis vgl. Werner Stegmaier, Philosophie der Orientie-

rung, 90.

immer neue, auch von Grund auf neue Situationen ein-

zustellen und sie ohne letzte Gewissheiten zu bewälti-

gen, die überall erfahrene Entscheidungsmöglichkeit, 

aber auch Entscheidungsnotwendigkeit in den Vor-

dergrund, mit der wir leben müssen und auch können. 

Heidegger hat sie wohl gesehen, auch und gerade im 

philosophischen Denken, sich zugleich aber ihre nä-

here Erschließung durch die Fixierung auf das eine 

Sein verstellt, das sich in die Vergessenheit entzogen 

haben sollte. Wir können heute anders als beim Sein 

anfangen und tun das nun auch hier.

Orientierung ist nicht nur Menschen vorbehalten 

und setzt darum auch nicht wie Kants Vernunft-Phi-

losophie eine strikte Unterscheidung des Menschen 

vom Tier voraus und ebenso wenig eine vorgängige 

Trennung von Leben, Wissenschaft, Technik und 

Kunst. Orientierung integriert, bildet wechselnde Ein-

heiten, um Lebensbedürfnissen zu genügen. Da diese 

Einheiten und damit auch die Orientierungen von sehr 

unterschiedlicher Art sein können, ist die Frage dann, 

wie sie zueinander ins Verhältnis treten. Darum geht es 

hier. Die Orientierungen und Umorientierungen, mit 

denen wir es bei der Umgestaltung des Greifswalder 

Doms in den Jahren 1982 bis 1989 zu tun haben, lassen 

sich grob in eine (1.) funktionale, (2.) eine liturgische, 

(3.) eine künstlerische, (4.) eine religiös-theologische 

und (5.) eine politische unterscheiden. Sie sind eng 

miteinander verschränkt, aber auch autonom gegenei-

nander, und die eine kann die andere funktionalisie-

ren. In unserer Anordnung – aber man könnte natür-

lich auch anders ordnen –, kommt die künstlerische 

Umorientierung in die Mitte zu stehen und wird zu der, 

um die sich die übrigen drehen. 

3. � Funktionale Umorientierung des  
Greifswalder Doms

Die Kirche hatte, wie wir wissen, in der DDR keinen 

leichten Stand. Man ließ sie aber in gewissen Gren-

zen gewähren. In der DDR spitzte sich eine Entwick-

lung zu, die sich in Europa schon zwei- bis dreihun-

dert Jahre lang angebahnt hatte: die verbreitete Lösung 

zu entscheiden hat (»so stehe ich still und suche mich 

zu orientieren«5). Nach Mendelssohns Tod in Folge 

des Pantheismus-Streits wurde er von Immanuel Kant 

aufgenommen, philosophisch tiefer gelegt und in die 

Kritik der reinen Vernunft, der theoretischen und prak-

tischen, eingefügt. Doch dabei überschritt er die Kritik 

zugleich. Denn die von Kant für völlig autonom erklärte 

reine Vernunft stellte sich ihm nun als bedürftige, als 

eben der Orientierung bedürftige heraus. Die Vernunft 

ist im Umgang mit der empirischen Welt auf eine Ori-

entierung angewiesen, die weder sinnlich gegeben 

ist noch sich durch Vernunft erfassen lässt. Das be-

ginnt nach Kant mit der Rechts-Links-Unterscheidung 

(man kann nach rechts und links sehen, aber Rechts 

und Links selbst nicht sehen und kann sie auch nur 

zirkelhaft definieren). In moralischer und religiöser 

Hinsicht aber endet das Sich-im-Denken-Orientieren 

nach Kant mit Gott, aus dem allein die Vereinbarkeit 

der moralisch zu erwerbenden Glückswürdigkeit mit 

der zufällig sich einstellenden Glückseligkeit zu be-

greifen sei, ohne die das moralische Handeln überfor-

dert wäre (man muss wenigstens hoffen dürfen, dass 

sich das Gute auch lohnt). Nach den Ergebnissen der 

Kritik der reinen Vernunft ist diese Vereinbarkeit aber 

weder zu begründen noch zu begreifen, und so steht 

hier nach Kant »Bedürfnis für Einsicht«.6 Die Vernunft 

ist zwar autonom, zur eigenen Gesetzgebung fähig, 

aber nicht autark, nicht von allen Bedingungen unab-

hängig. Der Theologe und Philosoph Schleiermacher, 

einer der protestantischen Kirchenväter, sprach dann 

vom »Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit«. Diese 

Abhängigkeit ist, schon diesseits der Religion, die der 

Orientierung überhaupt von der jeweiligen Situation, 

die sich laufend verändert, und damit von der Zeit. 

Eben in der Abhängigkeit von der Zeit muss man sich 

immer neu orientieren und, da die Situation nie völlig 

zu überschauen ist, immer unter Ungewissheit. Wir 

haben laufend Orientierungsentscheidungen unter 

Ungewissheit, also echte Entscheidungen zu treffen, 

im Kleinen und im Großen. Der philosophische Begriff 

der Orientierung, wenn man ihn ernst nimmt, rückt in 

einer Zeit, der jeder letzte, scheinbar unbedingte Halt 

entglitten ist, die aber zunehmend auch lernt, sich auf 

3	 Antonia Gottwald, Kunst als Stiftung. Zum Werk des Bildhauers 

Hans Kock, hrsg. von Freunde des Bildhauers und Philosophen 

Hans Kock – Begegnung der Künste e. V. (= Jahresgabe 2014), Neu-

dorf-Bornstein 2014, 12.

4	 Friedhelm Grundmann, Hans Kock. Werke im kirchlichen Raum, 

Hamburg 2010, 11–14.

2. � »Orientierung« als philosophischer  
Leitbegriff

Der Orientierungsbegriff, der ursprünglich in der 

Geographie im Blick auf die Ausrichtung von Karten 

gebraucht wurde, ist im Laufe von nur zwei Jahrhun-

derten – in der Philosophie ist das eine kurze Zeit – zu 

einem unauffälligen Grundbegriff der Philosophie und 

weit über sie hinaus geworden. Er ist unmittelbar plau-

sibel; die meisten benutzen ihn, ohne ihn weiter zu re-

flektieren, und doch hat er es in sich. Er kam zuerst im 

Zug des Pantheismus-Streits, also aus religiös-theolo-

gischem Anlass, am Ende des 18. Jahrhunderts durch 

Moses Mendelssohn, den großen jüdischen Aufklä-

rer und Religionsphilosophen, in die Philosophie, im 

Sinn einer innehaltenden Besinnung an unbekannten 

Wegkreuzungen, an denen man sich, ohne sich hinrei-

chend auszukennen, für den einen oder andern Weg 

Kunst als Seinsereignis wappnete ihn, wie Antonia 

Gottwald schreibt, wohl gegen alle übrigen »kunstthe-

oretischen Bevormundungen« seiner Zeit,3 was seiner 

Kunst sicher nicht geschadet hat. Zum Sinn der Umori-

entierungen, die, unter Billigung der beteiligten Insti-

tutionen, Grundmann und Kock am Greifswalder Dom 

in engem Austausch und glücklichem Einverständ-

nis miteinander vornahmen – sie hatten zuvor schon 

viele gemeinsame Projekte verwirklicht4  –, trägt sie 

nach meiner Einschätzung jedoch nur wenig bei. Ich 

sage bewusst »Umorientierung«: denn es scheint mir, 

wie ich mit meinem Titel andeuten will, bei der neuen 

Umgestaltung um Umorientierungen – und nicht nur 

um künstlerische gegangen zu sein. Ich verwende den 

Begriff »Orientierung« dabei in einem nicht-trivialen, 

philosophisch aussagekräftigen und vielleicht auch 

über Heidegger hinausführenden Sinn. Ich will ihn 

zunächst kurz umreißen.

37  Grundriss Dom St. Nikolai Greifswald



66   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  67

7	 Wolfgang v. Hennigs, in: »Interview am 25. Mai 2012«, 22.

nun, um das Mittelschiff zu betreten und die West-Ost-

Achse zu finden, erst selbst orientieren und kann sich 

dabei für unterschiedliche Wege entscheiden. Die Ent-

scheidungssituation der Orientierung wird nun sofort 

spürbar. Und das wird sich fortsetzen.

4. � Liturgische Umorientierung des  
Greifswalder Doms

Neben der funktionalen Umorientierung des Greifs-

walder Doms sollte dessen ursprüngliche liturgische 

Funktion als Gottesdienstraum dennoch bestehen 

bleiben. Dafür war nun aber gerade der Dom zu groß; 

er füllte sich das Jahr hindurch längst nicht mehr 

hinreichend mit Gläubigen. Hier kam der Architekt 

Friedhelm Grundmann ins Spiel. Nach einem ersten 

und nach der Einschätzung der Beteiligten gelunge-

nen Versuch im Lübecker Dom schlug er zusätzlich 

zur funktionalen Umorientierung in die Ost-West-

Ausrichtung die liturgische Umorientierung in die 

Süd-Nord-Ausrichtung vor (wenn wir von der Blick-

richtung dort des Publikums, hier der Gemeinde aus-

gehen): nach einer 180°-Drehung nun, wenn man so 

will, nur eine 90°-Drehung, die aber noch einschnei-

dender wirkte. Man begründete sie mit dem »pro-

testantischen Bedürfnis nach mehr Nähe zwischen 

Pastor und Gemeinde«: »Die Gemeinde soll gerne um 

den Altar herum sitzen, was in einer Langhauskirche 

nicht möglich ist.«7 Mit dem Einbau eines neuen vier-

seitigen Altars in der Mitte des Mittelschiffs wurde die 

Drehung sinnfällig: Er ist der Drehpunkt und schafft 

die neue, erst dann, wenn man den Altar erreicht, 

erkennbare, sich nun überraschend öffnende Achse. 

Denn das ebenfalls neu eingebrachte große Kruzifix, 

auf das sie im Norden weist, ist hinter der von Anfang 

an gut sichtbaren romantischen Kanzel in eines der 

Joche der mittelalterlichen Jocharkade und leicht hin-

ter die Säulenreihe zurückgestellt. Damit wird, ohne 

dass ein Umbau nötig geworden wäre, unauffällig, 

aber entschieden die alte katholische Ordnung der 

sogenannten Prozessionskirche durchbrochen: Die 

räumliche Umorientierung zeigt auch eine religiöse 

vom christlichen Glauben und besonders von den 

Kirchen. Die schwindende Kirchenmitgliedschaft 

und noch mehr schwindende Kirchenbesuche ent-

leerten die Kirchen derart, dass in ganz Deutschland 

viele Kirchenbauten aufgegeben werden mussten. Bei 

so altehrwürdigen, städtebaulich so herausragenden 

und touristisch so attraktiven Kirchenbauten wie dem 

Greifswalder Dom war das kaum möglich. Erhalten 

ließ er sich jedoch nur, wenn er eine oder mehrere zu-

sätzliche Funktionen hatte, und die hatte er: als größ-

ter Versammlungsraum der Stadt und der Universität 

und vor allem als Konzerthalle für die auch in der DDR 

hoch geschätzte Aufführung von Kirchenmusik, insbe-

sondere der Bachs. Unmittelbar nach dem Krieg hatte 

im Dom die große, bis heute ungebrochen lebendige 

Tradition der Greifswalder Bachwoche eingesetzt, und 

vor allem in dieser Funktion blieb der Dom unersetz-

lich. Die funktionale Umorientierung aber machte mit 

der Zeit auch eine gestalterische notwendig: Damit die 

Kirche geeignet »bespielt« werden konnte, führte sie 

zur Umorientierung der ursprünglichen, religiös ge-

botenen West-Ost-Orientierung, von der noch die Rede 

sein wird, in eine Ost-West-Orientierung: Orchester 

und Chöre waren und sind akustisch am besten unter 

der Orgelempore im Westen zu platzieren, und so hat 

das Publikum, auch wenn es sich um Kirchenkonzerte 

handelt, dem Altar den Rücken zuzuwenden  – man 

nahm im Wortsinn keine Rücksicht mehr auf ihn. Als 

im Zug der Umgestaltung von 1982 bis 1989 unter der Or-

gelempore ein festes Musikpodium eingebaut werden 

sollte, wurde zudem der ursprüngliche Westzugang 

zur Kirche versperrt und durch einen Nebeneingang 

eine neue Eingangssituation von der Südwest-Seite 

geschaffen, der gut auch als Eingang für eine Kon-

zerthalle dienen konnte und zugleich für touristische 

Zwecke (Kassenhäuschen, Turmzugang, Toiletten) her-

gerichtet wurde. Die räumliche Grundorientierung der 

Kirche, der vorherrschenden im christlichen Europa, 

vom Okzident her, der Richtung der sinkenden, ins 

Dunkel fallenden Sonne, zum Orient hin, der Richtung 

der aufsteigenden Sonne (daher, von lat. oriri, »auf-

steigen«, stammt der Name der Orientierung selbst), 

veränderte und verwirrte sich dadurch: Man muss sich 

38  Der neue Haupteingang im Südwesten



68   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  69

9	 Vgl. Werner Stegmaier, »Zeit und Maß. Eine philosophische Re-

flexion der gotischen Backsteinkathedralen im Ostseeraum«, in: 

Philosophieren im Ostseeraum. Beiträge des Nord- und osteuropäi-

schen Forums für Philosophie Greifswald, hrsg. von Carola Häntsch, 

Wiesbaden 2004, 379 –389.

auffälligen Variationen, in der Senkrechten über die 

spitz zulaufenden Gewölbe und in der Waagerechten 

über die Säulenreihen, kreist der Blick und wird stets 

zum Altar zurückgespielt. Die ruhige Bewegung schafft 

im Betrachter eine bewegte Ruhe. Die Zeit wird Raum, 

sie bleibt buchstäblich stehen. Die Ungewissheit al-

ler Orientierung wird absorbiert, die Höhe und Weite 

der Macht und Güte des einen Gottes im Himmel wird 

sinnlich erlebbar – für die, die sie erleben konnten und 

können.

Natürlich – das dürfen wir nicht vergessen – waren 

solche Kirchenbauten in reichen und machtbewuss-

ten Hansestädten auch Symbole ökonomischer Macht. 

Zur Zeit, als unsere gotischen Backsteinkathedralen er-

richtet wurden, herrschte eine Gründerstimmung wie 

später bei der Kolonisierung Amerikas. Es gab ziem-

lich rücksichtslose Landnahmen, verbunden mit ei-

der Kirche voran. Man wird schrittweise zum Heiligen 

hingeführt, initiiert. Selbst Nicht-Gläubige und bloße 

Touristen erfahren das bis heute. Sie gehen meist be-

dächtiger, werden stiller. Prozessions-Kirchen, zumal 

gotische, sind Orientierungskunstwerke. Einerseits 

nach außen: Als überhohe und mit ihren Türmen noch 

höher hinaufragende Gebäude überragten sie und 

überragen oft noch heute die Städte, in denen sie ste-

hen. Sie schaffen in ihnen eine weithin sichtbare Mitte, 

an der alle auf dem kürzesten Weg zusammenkommen 

können; ihre übergroßen Uhren zeigen und schlagen 

die Zeit und damit, jedenfalls vormals, das Wann, die 

Termine der Kommunikation. Mit den Spitzen ihrer 

Türme zeigen sie ein noch Höheres an, dem alles ver-

dankt wird, Gott, an den man sich in seiner Orientie-

rung zuletzt halten kann und der, für den religiösen 

Glauben, seinerseits die Orientierung hält. 

Auch im Innern schaffen die Prozessionskirchen 

exemplarische Orientierung. Sie wenden mit ihren 

Schiffen, ihren Jochen und dem Maßwerk ihrer Fenster 

die sonst ungeordnet auseinanderlaufenden Perspek-

tiven einander zu, konzentrieren sie auf eine Mitte hin, 

versammeln die von der Welt draußen Kommenden 

zu einer andächtigen Gemeinde. Der Prozessionsweg 

führt manchmal über einen Vorhof, das Paradies, sonst 

direkt über den Eingang im Westen durch eine oft 

noch dunkle, im Greifswalder Dom in ihrer Überhöhe 

unheimliche, in ihrer demonstrativen Funktionalität 

aber noch halb weltliche Vorhalle in das wohlgeord-

nete Langhaus, in ihm (wenn auch nicht in Greifswald) 

zu einer Vierung, über der sich in einem Vierungsturm 

oder einer Kuppel im Innern der Himmel öffnet, der 

symbolische Ort Gottes, der höchste Horizont, zu 

dem wir aufblicken können, der gebaute Himmel der 

Kirche. Im Kirchenbau wird wie nirgends sonst alles 

Symbol, alles Zeichen, alles eigens für Menschen ge-

schaffene Orientierung. Die Schiffe und Umgänge, die 

Pfeiler und Dienste, die Konsolsteine und Kämpfer, 

die Joche und Bögen, die Rippen, die sich kreuzen und 

vernetzen, tun das Übrige.9 In ihnen gewinnt die Ori-

entierung rasch Maß und Rhythmus und darin Halt: 

Durch ihre auffälligen Regelmäßigkeiten und weniger 

Prozessions- oder Wegekirchen funktionierten und 

funktionieren so: Man prozediert, schreitet auf jenem 

Weg von Westen nach Osten, vom Dunkel zum Licht in 

an. Wir kommen darauf zurück. Vergegenwärtigen wir 

uns zunächst noch einmal den Orientierungssinn der 

Prozessionskirche.8 

40  Vor der romantischen Neugestaltung 

39  Blick von Süden

8	 Vgl. Werner Stegmaier, »Orientierung durch Kirchen im weiten 

Raum«, in: Kirchbautag Rostock 2011. Kirchenraum  – Freiraum  – 

Hoffnungsraum, Marburg 2012, 54– 62.



70   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  71

in einem geheimnisvollen Inneren lag, geschah dies 

nun schon von einem Reflexionsstandpunkt aus. Es 

wurde Teil dessen, was man nun »Kultur« nannte, und 

damit setzte man sich bewusst dem Vergleich mit an-

deren Kulturen aus. So wurde der Glaube als Glaubens-

entscheidung, die religiöse Orientierung als religiöse 

Orientierungsentscheidung kenntlich. Man konnte sei-

nen Glauben auch im Innern behalten – oder ganz auf 

ihn verzichten, und allen war bewusst, dass es da kein 

Zurück mehr gab. Christen wurden jetzt immer mehr 

entschiedene Christen: Wurde man als Jude noch in 

das Judentum hineingeboren, musste man sich zum 

Christentum schon durch die Taufe entscheiden, als 

Protestant zum eigenen Verständnis der Bibel und als 

aufgeklärter Protestant auch zur Bibelkritik, die im 

18.  Jahrhundert mit Macht eingesetzt hatte. Die For-

meln »Nihilismus« und »Gott ist tot« stammen schon 

aus dieser Zeit und stammen von Christen.

Grundmann und Kock in Abstimmung mit Kirche und 

Denkmalpflege vornahmen, das Gewicht der Entschei-

dung, mitten im großen Langhaus, mitten im Weg 

zum Allerheiligsten hin, eine »kleine Querkirche« ein-

zurichten, in der die Gemeinde um einen Mittelaltar 

zusammenrückt. Doch schon die romantische Umge-

staltung hatte starke Eingriffe in die Prozessionskirche 

vorgenommen. Indem sie im Chor im Osten eine neue, 

vergleichsweise niedrige, etwa halb hohe Umwandung 

errichteten, beschränkten Giese und Friedrich die 

Blickweite und den Weg der Voranschreitenden, der 

später durch den Einbau des Musikpodiums im Wes-

ten noch weiter verkürzt wurde. Der Innenraum wurde 

heimischer, vertrauter. 

Mit der Aufhellung des gesamten Innenraumes, 

klare Fenster, der fast weiße Putz des Mittelschiffs, 

zog auch ein Stück protestantischer Aufklärung ein. 

Auch wenn der Romantik noch viel an am Aufgehen 

einander dabei zu übertrumpfen; es ist zu einer eige-

nen Wissenschaft geworden, was beim Bau von wem 

in welcher Weise übernommen und überboten wurde. 

Und dennoch fanden sie in ihren Kirchenbauten zu 

einem überall wiedererkennbaren gemeinsamen Maß 

und darin zu einer gemeinsamen Orientierung, und 

dies, heute kaum mehr vorstellbar, über viele Genera-

tionen hinweg: Da die Bauzeiten Jahrzehnte und Jahr-

hunderte umfassten, wussten die, die solche Bauten 

in Angriff nahmen, dass sie deren Vollendung nicht 

erleben würden. Man fügte sich noch in eine Ordnung 

ein, die vorgegeben schien und bleiben würde, eine 

Ordnung, die nicht überprüfbar war, sondern der man 

einfach vertraute. In den Kirchenbauten dieser Zeit 

wurde sie symbolisch sichtbar als zugleich irdischer 

und göttlicher Kosmos. 

Vor diesem Hintergrund wird das ganze Gewicht 

der liturgischen Umorientierung erkennbar, die 

ner kreuzzugähnlichen Christianisierung. Es gab eine 

Stadtbevölkerung neuen Typs, die sich aus Bürgern 

zusammensetzte, die in kurzer Zeit buchstäblich zuge-

wandert, darum für Kommunikation und Handel be-

sonders offen waren und sich zugleich, wie man heute 

sagen würde, eine neue Identität zu schaffen suchten. 

Und dennoch waren es Kirchenbauten, die ihre neue 

Macht symbolisieren sollten  – keine weltlichen Fes-

tungen. Und Symbole binden, verpflichten immer 

auch die, die sie errichten. Natürlich waren Kirche und 

Staat (soweit es ihn schon gab) nicht scharf getrennt. 

Kirchenfürsten konnten ebenso wie Landesfürsten 

Machtpolitik betreiben und zu Eroberungen auszie-

hen; und Landesfürsten konnten sich der Sakralisie-

rung ihrer Macht bedienen. Und dennoch waren es die 

Kirchenbauten, die bei der Schaffung neuer Bauformen 

führend und maßgeblich blieben, und gerade die Han-

sestädte taten sich darin hervor. Natürlich suchten sie 

41  Blick ins Gewölbe mit Kronleuchtern 42  Das goldene Kreuz im Hochchor



72   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  73

dadurch architektonisch zurück, dass sie nicht wie 

ein Querschiff die ganze Höhe der Basilika einnimmt. 

»Nach dem Wunsch des Institutes für Denkmalpflege 

Berlin sollte der Mittelaltar so klein sein,« stellte der 

langjährige Pfarrer am Dom, Joachim Puttkammer, fest, 

»dass das Auge des Betrachters gewissermaßen über 

ihn hinwegflutet in den romantischen Raum mit dem 

Hochaltar.«12 Aber er beschrieb auch die Orientierungs-

schwierigkeiten, die Gemeinde wie Pfarrer trotz allem 

mit der neuen architektonischen Ordnung hatten. 

5. � Künstlerische Umorientierung des  
Greifswalder Doms

Durch beide, die funktionale und die liturgische Um

orientierung wird die Orientierung in der Kirche sicht-

lich beweglich. Je nach musikalischer oder liturgischer 

Funktion werden die Bänke und Stühle anders ausge-

richtet. (In Abbildung 43 fehlt übrigens die fünfte Nut-

zungsmöglichkeit: der große Gottesdienst vor dem 

Hauptaltar.) Für den regelmäßigen Dom-Besucher wird 

das räumliche Umorientierungsgeschehen physisch 

als Bänke-Rücken erfahren und am räumlichen auch 

das religiöse, das nun ebenso entscheidbar geworden 

ist. 

Weder durch die funktionale noch durch die litur-

gische Umorientierung sollte jedoch die romantische 

Umgestaltung von St. Nikolai berührt werden, die in 

ihrer Einmaligkeit und ihrer Verknüpfung mit dem 

größten Sohn der Stadt Greifswald, Caspar David Fried-

rich, einen eigenen unantastbaren Kunstwert gewon-

nen hatte.13 Kunst kann im kirchlichen Raum weiter-

hin nicht sein, was sie in der Moderne weitestgehend 

geworden ist: frei von bindenden Funktionen; sie hat 

sich hier vielmehr liturgischen und theologischen 

Sinngebungen einzuordnen, und die neue künstleri-

sche Umgestaltung hatte sich zudem der früheren ro-

mantischen einzufügen, weit stärker als diese der ur-

Der bei Giese und Friedrich schon auf baulich sicht-

bare Weise entscheidbar gewordene Glaube nahm bei 

Grundmann und Kock nur eine neue baulich sichtbare 

Wendung. Hat man von der neuen Eingangssituation 

her seinen Weg zum Mittelschiff gefunden, das den 

Blick entschieden auf das leere und stattdessen ver-

goldete romantische Altarkreuz ausrichtet  – Symbol 

der Glorie der Auferstehung und der Überwindung des 

Leidens –, springt am Mittelaltar, der in seiner quad-

ratischen Form in alle vier Himmelsrichtungen weist, 

die Blickrichtung von der West-Ost-Achse in die Süd-

Nord-Achse um: Die liturgische Umorientierung wird 

unmittelbar erfahren, in dieser Kirche geht es jetzt um 

etwas anderes als um das, worauf sie ursprünglich 

ausgerichtet war. Auch der Pfarrer hat hier, außer der 

nebenstehenden Kanzel, keinen fest vorgegebenen Ort 

mehr, sondern sucht ihn sich von Fall zu Fall wie die 

Gemeinde selbst, die nun in drei verschiedenen Rich-

tungen sitzen kann. 

Hans Kock selbst wollte das Gewicht der liturgi-

schen Umorientierung eher gemindert sehen. In sei-

ner »Rede zur Enthüllung des Kreuzes im Greifswalder 

Dom am 9. Juni 1989« sagte er: 

Wir haben keine Querachse eingeführt, ebensowenig wie 

Mittelalter und Romantik glaubten, eines Querschiffes vor 

dem Chor bedürftig zu sein. Der neue Altar in seiner wohldi-

mensionierten Zurückgenommenheit und die alte Giesesche 

Taufe dienen als Vorboten des goldenen Kreuzes über dem 

Hauptaltar, und sie stehen in der als für den Ablauf der Ge-

samtausdehnung durch sie noch einmal besonders betonten 

Mittelachse.10

Er wollte seinen Querbau »höchstens als imaginäre 

Querachse« verstanden wissen, zumal er »nur dann 

wahrgenommen werden [könne], wenn man tatsäch-

lich in ihr sich befindet.« »Diese Querrichtung«, so 

Kock, »ist kein Architektur-, sondern ein Meditations-

ereignis.«11 In der Tat hält sich die neue Achse schon 

10	 Hans Kock, »Rede zur Enthüllung des Kreuzes im Greifswalder 

Dom am 9. Juni 1989«, in diesem Band 137.

11	 Hans Kock, »Rede zur Enthüllung des Kreuzes im Greifswalder 

Dom am 9. Juni 1989«, in diesem Band 137/138.

12	 Vgl. Joachim Puttkammer, »Ein variabler Raum«, in: Kirche und 

Kunst 1/90, 31a.

13	 Gunther Kirmis, der damalige Leiter der Bauabteilung der Pom-

merschen Kirche, berichtet dazu eine Äußerung Hans Kocks 

während einer späteren Debatte, zu der er nicht eingeladen, bei 

der er aber anwesend war: Der neue Altar sei »Hinführung zum 

goldenen Kreuz im Hochaltar, das dadurch zu einer gesteigerten 

Ausstrahlung fände« (Gunther Kirmis, »Begegnung und Korres-

pondenz mit dem Bildhauer Hans Kock«, in diesem Band 60). 43  Variable Nutzung



74   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  75

Umgestaltung, doch das Weiß des schwedischen Mar-

mors, des gotländischen Kalksteins,18 wirkt gegenüber 

dem weichen romantischen Putz härter und kühler; 

die floralen Formen, die auch in den Leuchtern aufge-

nommen sind – deren Aufhängung noch einmal der 

alten West-Ost-Ausrichtung Tribut zollt – und ebenso 

im Farbglasfenster der Taufkapelle, in den eisernen 

Gittern des Musikpodiums wie des Chors und in der 

Gestaltung der neuen Eingangstüren bestimmend 

sind, wirken gegenüber den zarten romantischen 

Linienführungen abstrakter und monumentaler. In 

Zeiten der nun auch religiösen Entscheidbarkeit will 

der Künstler, wenn man das Bild hier verwenden darf, 

klare Kante zeigen, will durch Konturen und Symbole 

erkennbar orientieren. Seine kräftige Formenspra-

che macht dennoch keine Zugeständnisse an Ideali-

sierung und Heroisierung, wie wir sie aus unseligen 

Zeiten kennen, und vermeidet in ihrer bewussten Mo-

dernität alle Nostalgie. Sie verdankt, von Kocks Lehrer 

Gerhard Marcks einmal abgesehen, viel dem kubisti-

schen Picasso, dem Künstler, den Kock am häufigsten 

nennt; der Zug ins Flächige und Monumentale mag 

auch an Fernand Léger erinnern. Doch solche kunst-

historischen Genealogien sind müßig, der Eindruck 

entschiedener Eigenheit dominiert. Er dominiert erst 

recht im Blick auf das neue Kruzifix und mit ihm auf 

die religiös-theologische Umorientierung des Greifs-

walder Doms.

6. � Religiös-theologische Umorientierung 
des Greifswalder Doms

Gegenüber dem leeren, golden gestrichenen, auf dem 

Altar erhöhten hölzernen Kreuz des romantischen 

Chors nun das unmittelbar im Steinboden stehende 

metallene Kreuz mit dem expressiv sein Martyrium er-

leidenden Christus.19

sprünglich mittelalterlichen. Aber sie kann nicht nur 

durch Umbauten, sondern auch durch symbolische 

Gestaltungen neu orientieren, und diesen Weg ging, 

nach den baulichen Vorgaben des Architekten Fried-

helm Grundmann, der Bildhauer (und Architekt) Hans 

Kock. Wolfgang von Hennigs hat die »umfangreichen 

bildkünstlerischen Einbringungen« benannt, ich über-

nehme seine Zusammenstellung: 

Altar und Taufe; Lesepult und Standleuchter; Chorschranken 

für den Hochaltar; Eisengitter für das Musikpodium unter-

halb der Orgelempore; Wand- und Kronleuchter; zwei große 

Eingangstüren und die gesamte neue vorgebaute Eingangs-

situation; und nicht zuletzt das 4,60 m hohe Kruzifix und ein 

damit in Beziehung stehendes großes Farbglasfenster.14 

Ich kann auf all das nicht im Einzelnen eingehen – es 

ist ohnehin bereits gut beschrieben worden15 –, son-

dern beschränke mich auf das für die Neuorientierung 

Bedeutsame. So wirken die Symbole der Reliefs an den 

vier Seiten des neuen Mittelaltars wie Wegweiser: das 

Schiff der Gemeinde nach Osten zum Hauptaltar hin, 

die geflügelte Davidsharfe nach Westen zum Musik-

podium hin, die Lutherrose nach Süden zum Luther-

fenster von 1883 hin, das Osterrelief mit dem Fisch 

als Christussymbol nach Norden zum neuen Kruzifix 

hin.16 So wird man durch den Altar explizit in einen 

vierfachen Sinn des Doms eingewiesen, wie ihn Hans 

Kock in Abstimmung mit den beteiligten Institutio-

nen verstand. Das ausladende, über den Mittelgang hi-

nausgreifende Podest, das im Vorwärtsschreiten nun 

respektvoll umgangen werden muss (allerdings oft 

gar nicht mehr umgangen wird), gibt dem Altar und 

seiner Symbolik eine eigene hohe Würde. Die bildli-

che Symbolik, mit der die romantische Ausstattung 

noch zurückhielt,17 drängt nun stärker auf Deutlich-

keit, auf bestimmte Orientierung. Kock blieb bei dem 

in Grautönen changierenden Weiß der romantischen 

14	 Wolfgang v. Hennigs, in: »Interview am 25. Mai 2012«, 23.

15	 Vgl. Renate Wiehager, »Im Topos der Verwandlung«, in diesem 

Band 81– 92.

16	 Vgl. Friedhelm Grundmann, Hans Kock. Werke im kirchlichen 

Raum, 101.

17	 Michael Lissok (»Die künstlerische Neugestaltung und Neu-

ausstattung der Nikolaikirche in Greifswald zwischen 1824 und 

1832«, in: Die Buchholz-Orgel im Greifswalder Dom St. Nikolai, hrsg. 

von Matthias Schneider, Schwerin 2013, 24) spricht von »gene-

reller Bilderarmut des neogotischen Interieurs«, die zusammen 

mit dem »weiß-grauen Grundton« des Putzes »dem Kirchenraum 

einen kühl-puristischen Akzent« verleihen. Bildliche Darstellun-

gen unterblieben jedoch vor allem »aus Kostengründen«.

18	 Vgl. Wolfgang v. Hennigs, in: »Interview am 25. Mai 2012«, 26.

19	 Zur Beschreibung vgl. wiederum Renate Wiehager, »Im Topos der 

Verwandlung«, in diesem Band 90.

44  Neues Eingangsportal



76   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  77

20	 Vgl. Friedhelm Grundmann, Hans Kock. Werke im kirchlichen 

Raum, 63 u. ö.

21	 Vgl. Renate Wiehager, »Im Topos der Verwandlung«, in diesem 

Band 90/91: »Die Worte des Johannesevangeliums bleiben in der 

Ikonographie der frühen Kirche Darstellungen Christi als dem 

thronenden Weltenrichter in der Glorie vorbehalten.«

22	 Sie nehmen die Evangelien-Worte freilich weitgehend gläubig 

an und/oder kontextualisieren sie lediglich innerhalb der bibli-

schen oder ihrer jeweils eigenen Auslegungstradition. Vgl. etwa 

Rudolf Schnackenburg, Das Johannesevangelium. Dritter Teil: 

Kommentar zu Kapitel 13–21, Freiburg 2000, 71–79.

23	 Alternativ boten sich im Johannes-Evangelium sechs weitere »Ich-

Worte« an: »Ich bin das Brot des Lebens« (Joh 6,35); »Ich bin das 

Licht der Welt« (Joh 8,12); »Ich bin die Tür« (Joh 10,9); »Ich bin der 

gute Hirte« (Joh 10,11); »Ich bin die Auferstehung und das Leben« 

(Joh 11,25) und »Ich bin der wahre Weinstock« (Joh 15,1). Eberhard 

jungen Mannes sein, der hier stirbt? Der Triumph im 

Tod: die an den Querbalken mit großen dreieckigen 

Nägeln gehefteten übergroßen Hände – wie segnend 

ausgebreitet. Die tiefe Verletzung der linken (statt der 

rechten) Brust, also der Herzseite, kein bloßer Stich mit 

der Lanze des römischen Soldaten, sondern das Fleisch 

tief aufgerissen, ein Stück, scheint es, geradezu her-

ausgerissen, eine mehr als expressive, eher explosive 

Darstellung. Im Ganzen kein verklärter, stattdessen ein 

körperlich schwer verletzter und dabei noch am Kreuz 

hoch lebendiger Christus, ein Gekreuzigter, der, sich 

dem Kreuz fast entwindend, immer noch Kraft genug 

hat, Verletzungen und letzte Fraglichkeiten durchzu-

kämpfen. Das ist fern von aller Romantik und so zu 

Recht in das Seitenschiff hinein und so aus der roman-

tischen Perspektive genommen.

Über dem Gekreuzigten hat Kock an Stelle des 

ironisch-spöttischen INRI des römischen Statthalters 

gegen jede ikonographische Tradition21 das unerhörte 

Wort aus dem Johannes-Evangelium angebracht: »Ich 

bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.« (Joh 14,6) 

Es ist nicht meines Amtes, es theologisch zu interpre-

tieren, und natürlich gibt es eine Vielfalt theologischer 

Deutungen;22 der Jesus des Johannes-Evangeliums be-

reitet mit seinem »In meines Vaters Hause sind viele 

Wohnungen« (Joh 14,2) selbst darauf vor. Es geht, so-

viel ist aus dem Kontext des Johannes-Evangeliums 

deutlich, um eine neue Art der Glaubensgewissheit, 

die nicht über das Gesetz, sondern über die Person Jesu 

und die Liebe, die er will und gibt, zu Gott führt, den 

er »Vater« nennt. Sie war schon den Jüngern, genannt 

sind Thomas und Philippus, schwer verständlich zu 

machen, und wir müssen uns hier auf das durch Hans 

Kock sichtbar Gemachte beschränken. Es lässt sich 

erneut gut aus seinem Willen zur Orientierung und 

Umorientierung verstehen.23 »ICH«, »WEG«, »WAHR-

HEIT«, »LEBEN« setzt Kock in Majuskeln und stellt sie 

damit als Leitworte heraus. »WEG« und »WAHRHEIT« 

Es war von langer Hand vorbereitet.20 Kock betrach-

tete es als einen Höhepunkt seines künstlerischen 

Schaffens. Er hatte meist Frauenfiguren gestaltet; der 

männliche Christus ist eine der wenigen Ausnahmen. 

Und er gestaltete ihn sehr männlich. Er bekannte sich 

auch zu Michelangelo als Vorbild. Und wie Michelan-

gelo in seinem Jüngsten Gericht in der Sixtinischen Ka-

pelle schuf Kock eine eigene Theologie in der Bildlich-

keit. Der starke, muskulöse Körper des gekreuzigten 

Christus wird in seiner ganz irdischen Leiblichkeit ge-

zeigt. Auch hier bleibt, wie in den unvollendeten spä-

ten Skulpturen Michelangelos (die Pietà Rondanini, 

die Pietà Palestrina, zuvor die Sklaven), die Massivität 

des Materials in der Monumentalität der Form präsent, 

auch hier mit Anklängen an kubistische, die natürli-

chen Proportionen verformenden Formen.

Beim Aufblick fallen zuerst die übereinanderge-

schlagenen Beine auf, deren eines nicht angenagelt 

ist und frei zu baumeln scheint. Der eine Fuß ist nicht 

angenagelt und scheint sich frei bewegen zu können. 

Eine noch immer starke freie Kraft in diesem Körper; 

Rumpf und Schultern gedreht, sie scheinen sich dem 

Kreuz entwinden zu wollen; der Körper rückt gegen 

die Schwerkraft nach oben an den Rand des Querbal-

kens und nach rechts (vom Betrachter aus gesehen) 

über den Längsbalken hinaus und wird dort zugleich 

abgeschnitten. In den groß aufgerissenen, nur sche-

matisch modellierten Augen das fragende und stau-

nende Leiden des Gekreuzigten, Symbol vielleicht der 

rätselhaftesten, unheimlichsten Frage der Passion, 

des »Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-

lassen?« (Mt 27,46) Die untere Partie des Gesichts ver-

zerrt, verletzt, wie eingetreten. Andererseits aber die 

geradezu modisch langen, an Michelangelos verhalten 

heldischen David erinnernden Haare im Nacken; die 

noch schwerer zu deutende Kräuselung der Plastik auf 

der kräftigen, doch leicht eingedrückten Brust – sollten 

auch dies Haare, die Brusthaare eines noch blühenden 

45

aber ragen wie der Körper Christi über den Längsbal-

ken des Kreuzes – und über das unter ihnen stehende 

»LEBEN« hinaus. Der »WEG« führt, wie es der mittel-

alterliche Kirchenbau im Ganzen und das Kruzifix im 

Besonderen symbolisiert, im irdischen Leben über 

dieses irdische Leben hinaus. Das »ICH« betont, dass, 

wo es um Neurorientierungen  – hier des Glaubens 

selbst  – geht, einer orientierend vorausgehen muss, 

an dem sich dann die anderen orientieren. Er verkör-

pert für sie die »WAHRHEIT«, schon deshalb, weil sie 

in ihrer Orientierungsnot keine Alternative zu ihm 

haben, auch wenn sie wissen, dass es viele Wege ge-

ben mag, die sie jedoch selbst nicht finden werden. Sie 

entscheiden sich für seinen Weg und halten mit Ent-

schiedenheit zu ihm, ohne weitere Begründung, über 

die sie nicht verfügen, allein auf sein bloßes persön-

liches Zeugnis hin. Bei aller Kritik und Reflexion, bei 

allem Misstrauen gegen Autoritäten, gerade wenn sie 

sich als »Führer« ausgeben, leben wir weitgehend in 

solchen Orientierungen an anderen Orientierungen. 

Nur so ist unser »LEBEN« möglich. Die Religion führt 

die Orientierungen an anderen Orientierungen in eine 

einzige zusammen; und die christliche Religion führt 

über alle Begriffe hinaus in die Liebe eines Sohnes zu 

seinem Vater, dem er alles verdankt (Gender-Rücksich-

ten waren damals nicht üblich). Sie gibt den dadurch 

Angesprochenen Orientierungssicherheit auch in der 

individuellen Entscheidbarkeit aller Orientierung und 

damit Kraft zum »LEBEN«.

Wer in seiner räumlichen und religiösen Orientie-

rung vom Auferstehungskreuz mit seiner goldenen 

Aussicht abgewendet und sich dem ans Kreuz gena-

gelten, aber sich an ihm windenden und mit aufge-

rissenen Augen fragenden und zugleich das größte 

Versprechen gebenden Christus hingewendeten Weg 

zugewendet hat, bleibt davor, an einem architekto-

nisch nicht mehr ausgezeichneten, eher verirrten Ort 

allein stehen mit seinem ganzen Orientierungsbedürf-

nis, das hier erwacht. Und dann sieht man im ebenfalls 

von Hans Kock gestalteten sogenannten Schöpfungs-

fenster (auch »Dreieinigkeitsfenster« genannt) hinter 

dem Kruzifix ein wiederum vom Dunkeln ins Helle 

aufsteigendes, aufwachsendes Leben, das in seinen 

klaren und sich in wenigen Variationen wiederholen-

den floralen Formen geordnet und sicher in sich ruht.

7. � Politische Umorientierung im Zug der 
funktionalen, liturgischen, künstlerischen 
und religiös-theologischen Umorientierung 
des Greifswalder Doms

Zum Schluss noch ein Wort zu der politischen Umo-

rientierung, die die funktionale, liturgische, künstle-

rische und religiös-theologische Umorientierung des 

Greifswalder Doms unübersehbar begleitet hat. Es mag 

ein Zufall sein, dass sie zeitlich so nahe beieinander-

lagen, und war doch nicht nur Zufall. Schon die Orga-

nisation und der Ablauf der Grundmann-Kock’schen 

Jüngel (»Wertlose Wahrheit. Christliche Wahrheitserfahrung im 

Streit gegen die ›Tyrannei‹ der Werte«, in: Die Tyrannei der Werte, 

hrsg. von Sepp Schelz, Hamburg 1979, 45–75) deutet Joh 14,6, das 

er in den Mittelpunkt der christlichen »Wahrheitserfahrung« stellt 

(47), aus einer »Unterbrechung des menschlichen Lebenszusam-

menhanges« heraus, einer »Krisis«, aus der die »Offenbarung« 

Christi herausführe (61 f.). Auch dies lässt sich als Neuorientie-

rung fassen. Reinhold Mayer (»,Ich bin der Weg, die Wahrheit und 

das Leben‘: Ein Versuch über das Johannesevangelium aus Anlass 

der neu erwachten Debatte zur Judenmission«, in: Johannes aenig-

maticus. Studien zum Johannesevangelium für Herbert Leroy, hrsg. 

von Herbert Leroy, Stefan Schreiber und Alois Stimpfle, Regens-

burg 2001, 183–195, 190) weist darauf hin, dass »Weg«, »Wahrheit« 

und »Leben« auch für »Tora« stehen können, die ihrerseits den 

Sinn von »Orientierung« haben kann. Vgl. auch die Synopse von 

Annemarie Ohler, dtv-Atlas Bibel, München 2004, 191.

wernerstegmaier
Notiz
bitte einfügen: "sich" (Wer sich in seiner …)



78   W erner  Stegmaier    Von künstlerischen   Umorientierungen    einer K irche  79

kirchlichen Bewegung, die so viel zum gewaltlosen 

Einbruch des SED-Regimes beitrug, am Ende doch ein 

Stück mehr Mut gemacht haben. 

Die Einweihung des baulich sanierten, wenn auch 

im Innern lange noch nicht vollständig restaurierten 

Doms am 11. Juni 1989 wurde politisch hochoffiziell 

genutzt, um die alten Schranken zwischen dem sozia-

listischen Staat und der von ihm ungeliebten Kirche zu 

senken. Die Partei dagegen sollte buchstäblich außen 

vor bleiben: Der von Bischof Gienke eingeladene Erich 

Honecker nahm an der Einweihung erklärtermaßen 

nicht in seiner Funktion als Generalsekretär der SED, 

sondern als Staatsratsvorsitzender, also als Staatsober-

haupt der DDR, teil und besuchte dabei zum ersten 

Mal, wie eigens betont wurde, einen Gottesdienst24 – 

umgeben von westdeutscher Prominenz, darunter 

Berthold Beitz, der schon hier zu den großen Stiftern 

gehörte. Der Festakt wurde vom DDR-Fernsehen in ei-

ner Sondersendung übertragen, ohne dass Honecker, 

wie berichtet wird, im Gottesdienst eigens erwähnt 

und angesprochen wurde (das Kruzifix wurde immer-

hin schon zwei Tage zuvor ohne Honeckers Anwesen-

heit enthüllt). So wie der Bischof, der später wegen zu 

großer Parteinähe zurücktreten musste, ging auch Ho-

necker damit ein nicht geringes Risiko ein. Denn mit 

der weitgehend aus dem Westen finanzierten Dom-

renovierung wurde umso mehr der rapide Verfall der 

Altstadt Greifswalds sichtbar, der teils so gewollt, teils 

mit den Eigenmitteln der DDR nicht mehr aufzuhalten 

war. Honecker sollte bald schon von seinen eigenen 

Leuten gestürzt werden, und nicht viel später ging es 

auch mit der DDR zu Ende, friedlich und zuletzt durch 

ein Versehen. Auch so können große Umorientierun-

gen ausgelöst werden.

Umgestaltung war hochpolitisch: Behörden der DDR, 

allen voran das Denkmalpflegeamt, erklärten sich 

bereit, durften sich bereit erklären, nicht nur aus der 

Bundesrepublik stammende Ideen und Gelder zu ak-

zeptieren, sondern auch noch aus der Bundesrepub-

lik kommende Architekten und Bildhauer an die Ar-

beit gehen zu lassen. Sicherlich stand da zunächst die 

schlichte Sanierung des Doms, seine Rettung vor dem 

fortschreitenden Verfall im Vordergrund, eine Not, der 

die DDR zu dieser Zeit mit eigenen Mitteln kaum mehr 

beikommen konnte. 

Und so zeigte sich auch hier etwas für Umorientie-

rungen und zumal für große Umorientierungen Typi-

sches: Sie erfolgen fast immer aus einer Not heraus, 

werden von Nöten erzwungen, die man nicht mehr 

anders bewältigen kann. Das kann es auch notwen-

dig machen, lang gehegte Gewohnheiten, Vorbehalte, 

Grundsätze, Prinzipien aufzugeben und die Ordnun-

gen aufzubrechen, die von ihnen bestimmt waren. 

Am ehesten geht das, wenn sich den Nöten Tugenden 

abgewinnen, aus Nöten Tugenden machen lassen. Die 

Partei- und Staatsführung der DDR erhielt hier, bei 

der Sanierung und Neuorientierung des Greifswalder 

Doms, am Rande ihres Staatsgebiets und am Rand ihrer 

staatlichen Interessen, eine weitere Gelegenheit, sich 

tolerant und weltoffen zu zeigen, konnte sich in ihrer 

ökonomisch und immer mehr auch innenpolitisch 

hart bedrängten Lage neue außenpolitische Anschluss-

möglichkeiten eröffnen. Es sollte sich als Glücksfall 

nicht nur für den Greifswalder Dom, sondern auch für 

die deutsche Wiedervereinigung erweisen. Der Spiel-

raum, der der Kirche hier in Greifswald, wenn in erster 

Linie auch einem repräsentativen Kirchenbau, gewährt 

wurde, muss, so umstritten er auf allen Seiten war, der 

24	 Friedhelm Grundmann, Hans Kock. Werke im kirchlichen Raum, 

98; Nobert Buske, »Ein persönlicher Rückblick«, in: Symposium 

und Ausstellung anläßlich der Wiedereinweihung des Doms St. Ni-

kolai in Greifswald im Juni 1989, hrsg. von der Arbeitsgemein-

schaft für pommersche Kirchengeschichte e. V., Schwerin 2005, 

7–39, 15.46




