Nachwort






Werner Stegmaier
Zur Philosophie der Orientierung.
Fragen und Antworten

Die Philosophie der Orientierung [PO], als philosophischer Entwurf und als
Buch, in dem er vorliegt, wird hier konzentriert diskutiert. Die meisten, die zu
diesem Band beitragen, stellen Herzstiicke ihres Denkens in ihren Horizont. Das
bedeutet nicht schon, dass sie sich auf die PO verpflichtet hitten. Sie orientie-
ren sich an ihr, und eben dazu, zu einer Orientierung an anderer Orientierung
ohne Verpflichtung auf eine gemeinsame Wahrheit, 1adt die PO ein. Nur indem
man sich in die Ndhe einer Philosophie begibt und sich zugleich Distanz zu ihr
vorbehilt, kann man sie in Frage stellen, ihr andere Seiten abgewinnen, ihr
neue Felder eroffnen, sie weiterfithren. Das ist hier, wenn ich als Autor der PO
das in aller Befangenheit sagen darf, in erstaunlicher und begliickender Weise
geschehen. Allen, die sich an diesem Austausch mit der PO beteiligt haben, sage
ich herzlichen Dank, besonders aber den jungen Herausgeber(inne)n, die viele
Jahre lang mit mir an der Universitdt Greifswald zusammengearbeitet haben, und
Gertrud Griinkorn, die auch diesen Band, wie so viele andere Bande zuvor, die ich
geschrieben oder herausgegeben habe, im Verlag De Gruyter verantwortet.

Ich werde, weil sich die Zugdnge — auch das ganz im Sinn der PO - stark
unterscheiden, auf jeden Beitrag einzeln antworten, zugleich aber versuchen,
sie im Horizont der PO zu verkniipfen. Ich folge dabei ohne Riicksicht auf Alter,
Wiirde, Geschlecht und Nationalitdt der Autor(inn)en (das braucht man heute
nicht mehr zu betonen) Gesichtspunkten der PO selbst und ordne die Beitrdge
nach der Art der Fragen an, die sie an die PO stellen:

I. Grundfragen: Ist der Ansatz der PO haltbar (1.-3.)?
II. Anwendungsfragen: Lassen sich von ihr aus andere Philosophien, auch

und gerade iltere, neu erschliefien (4.-5.)?

III. Riickfragen: Sind ihre moglichen sachlichen und historischen Quellen hin-

reichend beriicksichtigt (6.-7.)?

IV. Anschlussfragen: Wird sie einer ihrer wichtigsten Quellen, der Philosophie

Nietzsches, gerecht? Und umgekehrt: Entspricht Nietzsches Philosophie

heute noch den Erwartungen an eine PO (8.-12.)?*

1 Dieselbe Frage konnte man im Blick auf Niklas Luhmanns soziologische Systemtheorie stellen.
S. dazu mein gleichzeitig erscheinendes Buch Luhmann meets Nietzsche. Orientierung im Nihilis-
mus, das Nietzsches Philosophie und Luhmanns Systemtheorie im Horizont der Philosophie der
Orientierung systematisch aufeinander bezieht.



376 —— Werner Stegmaier

V. Nachfragen: Lief3en sich zentrale Themen der PO nicht erheblich weiter ver-
folgen, als es bisher geschah, das Unverfiigbare (13.), das Verstehen (14. u.
15.), das Wissen (16.), das Verhiltnis von Moral und Ethik (17.) und von Ethik
und Religion (18.) und hier wieder der Sinn der Gebote des Judentums auch
fiir die moderne Orientierung (19.)?

VI. Folgefragen: Kénnte und miisste man von der PO aus nicht weitere Themen-
felder erschlie3en, zu denen sie wenig oder gar nichts sagt, etwa die Orientie-
rung durch Geschichte (20.), die Konzeption der Schulbildung (21.) und der
Orientierungswert nicht nur des leiblichen Habitus einer Person und ihres
Gesichts, sondern auch der Kleidung (22.)? Und da das Letztere nicht ohne
Humor abgeht, wie steht es mit dem Humor in der PO, halt sie Lachen und
Lacheln aus, hat sie auch dafiir Spielrdume, kann sie, mit einem Wort, noch
einmal Nietzsches Wort, nicht nur heiter, sondern auch fréhlich sein (23.)?

Bei den einleitenden Grundfragen, bei denen der ganze Ansatz der PO auf dem
Spiel steht, muss ich etwas ausfiihrlicher sein als bei den folgenden und bitte
dafiir um Nachsicht.

I. Grundfragen

1. FRANCESCO TOTARO stellt in seinem Beitrag Orientierung, Perspektive, Wahr-
heit: Versuch einer Verbindung seinen an Parmenides orientierten Ansatz syste-
matisch dem der PO gegeniiber, die eben die parmenideische Tradition zu iiber-
winden versucht, und ladt ein, den ,Weg zu einer gemeinsamen Wahrheit“ zu
gehen. Parmenides wollte um der einen Wahrheit willen die Perspektivitdt der
Orientierung ausschlieflen und riskierte dazu den Ausschluss der Zeit aus dem
Denken. Seine Lehre von der Wahrheit als Einheit von Denken und Sein wurde
plausibel in einer auf Dauer gestellten Welt, einem késmos, in dem alles in
schoner Ordnung einander zugehorte und auf Ewigkeit angelegt war. Die schone
Ordnung hat sich inzwischen aufgeldst, in der Neuzeit hat sich das philosophi-
sche Denken auf die M6glichkeit seines blof3en Selbstbezugs gestiitzt und ist zum
Sein in Distanz getreten; die Wahrheit wurde von Grund auf fraglich. Seit dem
19. Jahrhundert hat es sich schlief3lich ganz auf eben das eingelassen, was Parme-
nides ausgeschlossen hatte, die Zeit. Inzwischen ist nichts mehr, auch das philo-
sophische Denken selbst nicht, vor der Evolution sicher, dem fortlaufenden kon-
tingenten Selektionsgeschehen ohne vorbestimmten Fortschritt. Mit dem Begriff
der Orientierung kann sich die Philosophie eben darauf einstellen.



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten = 377

Orientierung besteht unbestritten darin, sich in neuen Situationen welcher
Art auch immer zurechtzufinden, mit ihnen zurechtzukommen und sie in diesem
Sinn zu bewiltigen. Dazu hat sie unter Ungewissheit Entscheidungen zu treffen,
die hinreichende Gewissheit zum Handeln schaffen. Thre Entscheidungen sind
durch den Erfolg friiherer Orientierungen, eigener und fremder, bestimmt;
frithere Orientierungen schranken die aktuelle Orientierung ein und richten sie
aus, bestimmen ihre jeweiligen Standpunkte und Horizonte, perspektivieren sie.
So operiert die Orientierung reflexiv und rekursiv. Sie schlief3t einerseits laufend
an sich selbst an und kann andererseits mit ihren Orientierungsentscheidungen
die Situation so verdndern, dass wieder neue Orientierung nétig wird. In ihrer
Perspektivitdt, Reflexivitdat und Rekursivitat hat sie Halt und Flexibilitat zugleich,
hat sie ein zeitloses Sein weder vor sich noch in sich, sondern bleibt zeitlicher
Prozess. Insofern ist das Orientierungsdenken ein Gegenentwurf zum parmeni-
deischen Denken.

Es geht auch nicht mehr von Einheit, sondern von Differenz aus, der Diffe-
renz von Orientierung und Situation, die sich abhdngig voneinander laufend
verdndern: Orientierung ist jeweils eine Orientierung in dieser Situation, und
Situation ist jeweils eine Situation dieser Orientierung. So ist auch die Differenz
in sich zeitlich, und auch ihr ist nichts Zeitloses vorgegeben. Der ,,Uberstand“
der Orientierung ,,gegeniiber der Situation®, wie Francesco Totaro ihn nennt, ist
nicht ,transzendental“, wenn ,transzendental“ im kantischen Sinn heif3t, wech-
selnden Situationen gerade entzogen zu sein. Er ist aber auch nicht ,,empirisch”,
sofern er selbst nicht beobachtbar, sondern Voraussetzung aller Beobachtungen
ist. Die PO verzichtet darum auf die Unterscheidung von transzendental und
empirisch {iberhaupt, ebenso auf die dltere von Verstand und Sinnlichkeit, die
in der Orientierung nicht sinnvoll zu trennen sind. Schon Kant stellte zu seinem
Erstaunen fest, das Rechts und Links weder wahrgenommen noch begrifflich
erfasst werden konnen, und ebenfalls nach Kant sind Verstand und Sinnlichkeit
im Erkennen ja gerade nicht getrennt, wenn das Erkennen nicht blind oder leer
sein soll.

Die PO setzt die Differenz von Orientierung und Situation dennoch als arché
an, als Anfang oder Prinzip, mit dem alles Ubrige beginnt und hinter das man
nicht zuriickgehen kann und das insofern zeitlos ist. Ein solcher Anfang ist daher
paradox. Mit Paradoxien startete auch Parmenides; sein Schiiler Zenon buch-
stabierte sie sorgfiltig aus, er, um zu zeigen, dass Zeit nicht denkbar ist und als
solche auch nicht sein kann. Das Denken selbst aber sollte zeitlos sein und war
doch unleugbar ein zeitlicher Prozess, also ebenfalls zugleich zeitlos und zeitlich,
also paradox. Der Ursprung der Paradoxie liegt demnach nicht in der Verneinung
oder Bejahung der Zeit, sondern, wie Aristoteles dann gesehen hat, im Denken
der Zeit tiberhaupt: Sie kann, sofern sie zugleich immer dieselbe und eine andere



378 =—— Werner Stegmaier

ist, nur widerspriichlich gedacht werden. Alles, was der Zeit angehort, nimmt an
ihrer Paradoxie teil. Gerade Paradoxien bieten aber die Chance zu einer ,,gemein-
samen Wahrheit“: sofern sie zwingen, einander widersprechende Alternativen
zugleich fiir wahr zu halten, wie im beriihmten Fall Wahrheit und Liige, wenn
jemand sagt, ,ich liige‘. Paradoxien schaffen so eine neue Freiheit im Denken: in
Gestalt von Alternativitat oder Entscheidbarkeit.

Darin kommen parmenideisches und Orientierungsdenken tatsachlich
zusammen. Denn so wie Parmenides ausdriicklich auf die Entscheidung drangte,
die Zeit aus dem Denken auszuschlief3en, steht auch die durch und durch zeitli-
che Orientierung stets vor der Entscheidung, in der Zeit etwas festhalten, also aus
ihr ausschlieflen, um auf Zeit ,Halt‘ zu finden. Das parmenideische Denken bleibt
insofern eine orientierungsnotwendige Option. Und Parmenides hat bekanntlich
auch das, was wir Logik nennen, die von wechselnden Situationen unabhdngige
Regelhaftigkeit des Denkens, auf den Weg gebracht. Wenn die Logik, wie Aris-
toteles sie dann formuliert hat, verlangt, dass demselben in derselben Hinsicht
nicht zugleich Gegensitzliches zukommen kann, schlief3t sie ebenfalls die Zeit
aus, aber wiederum nur auf Zeit; denn nacheinander kann ja durchaus demsel-
ben in derselben Hinsicht Gegensitzliches zugeschrieben werden (jetzt liige ich,
gleich sage ich die Wahrheit). Soweit wir uns auf die Logik verlassen, und das
miissen wir, wenn wir zuverlassig miteinander kommunizieren wollen, sind noch
immer Parmenideer. Aber wir setzen in der Orientierung die Logik nicht immer
schon voraus und zumal dann nicht, wenn wir neue Situationen zu erschlief3en
und erst herauszufinden haben, ob wir uns hier an eine Logik halten kénnen und
wenn ja, an welche unter der Vielzahl der jeweils méglichen. Erst im Riickblick,
wenn wir ein Orientierungsgeschehen zu rechtfertigen haben, versuchen wir uns
an eine Logik zu halten. Parmenideisches Denken ist dem Rechtfertigungskon-
text, Orientierungsdenken dem ErschlieBungskontext verpflichtet; beide greifen
eng ineinander.

So wire durchaus eine ,,gemeinsame Wahrheit“ denkbar. Francesco Totaro
schlagt fiir sie den Begriff einer ,,perspektivischen Wahrheit“ oder eines ,,Wahr-
heitsperspektivismus®“ vor, und ich kann dem so weit folgen, wie Wahrheit in,
nicht jenseits des Orientierungsgeschehens gedacht wird. Denn entzieht man die
Wahrheit dem Orientierungsgeschehen und damit, in parmenideischer Tradition,
aller Relativitit, so stellt man bekanntlich noch immer eine Relation zu ihr her,
ohne doch aus dieser Relation heraus entscheiden zu konnen, ob die Wahrheit
unabhingig von ihr, also absolut besteht. Setzt man Wahrheit aber im Orientie-
rungsgeschehen an, kann man fragen, was die Rede von ihr in ihm bewirkt. Auch
sie wirkt paradox: Kommuniziert man etwas als Wahrheit, so zeigt man an, dass
es nichtin Frage steht, also inkommunikabel ist. Es kann dann dennoch bestritten
werden, aber vorerst auch so stehen bleiben. Im zweiten Fall hat der Diskurs auf



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =— 379

Zeit etwas, woran sich die Beteiligten halten oder wodurch, mit Totaro, sie sich
»gebunden” sehen. Dass Wahrheiten dann doch ihre Zeit haben, weif3 niemand
besser als Philosophen. Sie haben sie darum ihrerseits als perspektivische (sub
specie ...) und schliefllich, allen voran Hegel, rekursiv als Wahrheit der Wahrheit
erortert. In diesem Sinn kann man dann auch von Wahrheiten der Orientierung
iiber die Orientierung sprechen und etwa die inzwischen schwer zu bezweifelnde
und durch alle alltdgliche und wissenschaftliche Erfahrung unablassig beglau-
bigte Tatsache, dass jeder sich von seinem Standpunkt aus und vor seinem Hori-
zont in seiner Perspektive orientiert, eine Wahrheit nennen — solange sie nicht
durch eine plausiblere Alternative in Frage gestellt wird.

Die PO nennt darum Wahrheiten zuriickhaltender Plausibilititen. Plausi-
bilitaten erfiillen dieselbe Funktion wie herkémmliche Wahrheiten: Diskurse
gehen von ihnen aus und miinden in sie; dazwischen stehen alternative Argu-
mente zur Debatte. Der unpathetische Begriff der Plausibilitdt oder der blof3en
Zustimmungsfahigkeit benennt diese Funktion ehrlicher als der der Wahrheit,
und er impliziert auch nicht, dass das, woran man sich bis auf weiteres halt,
explizit gemacht und schon damit moéglichem neuem Streit ausgesetzt wird.
Vor allem aber macht er kenntlich, dass auch {iber Wahrheiten entschieden
wird, sei es, dass ihnen zugestimmt wird oder dass sie iiberhaupt herangezogen
werden oder nicht — Ekaterina Poljakova hat das jlingst an deutsch-russischen
Differenten Plausibilitditen gezeigt. Man kann, wie Francesco Totaro vorschlagt,
in Kommunikationen unbestrittene Plausibilitdten als ,,Meta-Gesichtspunkte®,
Gesichtspunkte iiber die alternativen Gesichtspunkte hinaus, und als ,iiberpo-
sitionale Felder“, Positionen iiber die alternativen Positionen hinaus, ansetzen;
sie machen, wie einstmals die platonischen Ideen in den sokratischen Dialo-
gen, an Wahrheit orientierte Diskurse iiberhaupt erst moglich. Im Horizont der
PO sind sie orientierende Vergleichsgesichtspunkte, die, wie schon die platoni-
schen Ideen, die Option offen halten, sie jeweils heranzuziehen oder nicht, und
nicht als etwas, dem ein eigenes, héheres, nach einem der platonischen Mythen
,iberhimmlisches® Sein zukommt (Phaidr. 247 c). Sie sind Orientierungsange-
bote an andere, ohne die man nicht kommunizieren und kooperieren kann, die
aber jeweils nur versuchsweise ins Spiel gebracht und angenommen werden oder
nicht. Der Begriff der Orientierung hilft, das bewusst zu halten.

2. KONRAD OTT liest in seinem Beitrag Zum Selbst der Orientierung die PO als
bekennender Vertreter der Diskurs-Ethik. Das hindert ihn ebenfalls nicht, sie
prazise zu wiirdigen. Er konzediert dariiber hinaus, ,dass inter-individuelle
Orientierung phanomenologisch mehr und anderes ist als eine gemeinsame,
kritisch priifende Orientierung mit Griinden an Griinden in Diskursen“. Die PO
arbeitet nicht mit kontrafaktischen Idealisierungen, sondern sucht ohne norma-



380 —— Werner Stegmaier

tive Absichten das Orientierungsgeschehen méglichst umfassend und realistisch
zu beobachten und zu beschreiben. Dafiir kann das prasuppositionsanalytische
Schema der Orientierungsleistung, das Konrad Ott entwirft, sehr hilfreich sein,
auch wenn sich in seine Formulierung noch die diskurs-ethische Voraussetzung
eines ,,prasumtiv selbstbewussten, freien und rationalen Individuums“ einge-
schlichen hat. Die PO macht sie nicht, weil sich ja auch nicht-selbstbewusste,
unfreie und irrationale Wesen, Tiere und bis zu einem gewissen Grad sogar Pflan-
zen und auf der anderen Seite auch Gruppen, Gesellschaften, Funktionssysteme,
Organisationen usw. orientieren. Wenn sich mit dem Schema aber ,,Nietzschea-
ner, Aristoteliker, Utilitaristen, Okonomen und Vertreter anderer philosophischer
Stromungen anfreunden® kdnnten, spricht das fiir den Ansatz der PO als einer
prima philosophia. Darum geht es Konrad Ott, und die PO ist in der Tat auch so
gemeint.

Doch damit und mit dem schon genannten Begriff der arché erinnert sie, so
Konrad Ott, unwillkiirlich an eine ,,Ursprungsphilosophie“ wie die Plotins, die
alles aus einem Ureinen in Kaskaden emanieren lasst, tiber deren ,,hierarchische
Ebenen” man aus dem Ureinen herab und zu ihm hinaufsteigen kann. Die Asso-
ziation hat mich {iberrascht, doch die Differenzen sind deutlich: Orientierung
ist, wie schon angedeutet, keine vorgegebene Einheit, deren Uberfiille ausflief3t,
noch etwas urspriinglich Wahres, Gutes und Schones; ihre sie differenzierenden
und stabilisierenden Strukturen deteriorieren ihr gegeniiber nicht, und schon
gar nicht entwickelt sich da aus Geist Materie und aus Form Formloses. So span-
nend Konrad Ott die Schritte der Selbststrukturierung der Orientierung in der PO
wiedergibt, sie sind nicht als kontinuierliches Geschehen, sondern als schritt-
weise analytische Rekonstruktion der Struktur der Orientierung zu verstehen,
die bei dieser Rekonstruktion immer schon mitwirkt. Die Orientierung als ,,ein
unbegreiflicher Ursprung oder Anfang allen Begreifens* ist keine arché des Seins,
sondern des blofien Unterscheidens von Unterscheidungen, wobei das ,,ein”,
anders als der Plotinismus, bewusst alternative Urspriinge oder Anfdnge offen
lasst. Und auch diese arché ist nur paradox zu fassen, durch einen Begriff, der
nicht Begriff ist und doch seine Funktion tibernimmt, die absolute Metapher ,Ori-
entierung’, an die weitere absolute Metaphern wie Standpunkt, Horizont, Pers-
pektive, Anhaltspunkt, Spielraum anschlief3en, auch sie, ohne aus der absoluten
Metapher Orientierung hervorzuquellen. Solche absoluten Metaphern scheinen
plausibler zu sein als reguldre Begriffe. Jedenfalls werden sie allenthalben, all-
taglich wie wissenschaftlich und philosophisch gebraucht, und wiederum schon
Kant hat, um daran zu erinnern, seine Abhandlung Was heift: Sich im Denken
orientieren? damit eingeleitet, dass auch und gerade ,,reine Verstandesbegriffe*
erst ,zum Erfahrungsgebrauche tauglich“ werden, wenn ihnen ,,bildliche Vorstel-
lungen“ anhéngen, die ihnen ,,Sinn und Bedeutung verschaffen®“. Orientierung



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =— 381

ist arché, weil sie mit ihrem Selbstbezug, der nicht der cartesische des blof3en
Denkens ist, gegeniiber ihren offenkundigen physiologischen, psychologischen,
sozialen, kulturellen, historischen Bedingungen usw. autonom wird, d.h. in ihren
Abhéngigkeiten einen beobachtbaren Spielraum gewinnt, in dem sie eigene Ori-
entierungsentscheidungen trifft, die von Selektionen von Anhaltspunkten aus
kurzfristigen Situationen bis zu Selektionen von Fixpunkten der Orientierung in
langfristigen Situationen reichen.?

3. Hier, beim Spektrum des Begriffs Situation, schlief3t der Sache nach PAUL vaN
TONGERENS Beitrag Uber die Situation und die Tugenden der Orientierung an. Als
blof3er Differenzbegriff zu Orientierung ist der Begriff der Situation in der PO
moglichst offen gehalten. Denn vorab ist immer offen, womit es eine Orientie-
rung zu tun haben kann. Heidegger dagegen nimmt im § 60 von Sein und Zeit
schon die ,,Erschlossenheit” in den Begriff der Situation auf und in den Begriff
der Erschlossenheit wiederum die ,,Entschlossenheit”: Situation ist dann nicht
,»ein vorhandenes Gemisch der begegnenden Umstdnde und Zufélle“, sondern
schon in ihrem ,,faktischen Bewandtnischarakter* erschlossen, der dann zur Ent-
schlossenheit ,,des im Gewissen bezeugten eigentlichen Seinkdnnens“ aufruft. So
ist sie die Situation des ,,eigentlichen®, aus sich selbst entschlossenen Daseins.
Damit ist aber die Aufgabe der Orientierung, von der Heidegger zuvor, im § 17 des
Kapitels zur ,Weltlichkeit der Welt“, gehandelt hat, iibersprungen, sie gerdt um
der eigentlichen Zeitlichkeit des Daseins willen aus dem Blick. Die Zeitlichkeit
des Daseins, die Heidegger in ihrem Sich-vorweg-, Schon-gewesen- und Sein-bei
existenzialanalytisch erschlossen hat, gilt aber auch fiir die alltdgliche Orientie-
rungssituation. Paul van Tongeren macht sie neu zum Problem, jedoch nicht im
Blick auf Eigentlichkeit, sondern auf Gliick. Er fiihrt dazu einerseits Nietzsches
einleitende Bemerkung zu seiner zweiten Unzeitgemdssen Betrachtung an, Men-
schen beneideten Tiere um das Gliick, ,,weder schwermiithig noch tiberdriissig“
sein zu konnen, weil sie ,,an den Pflock des Augenblicks“, also an die unmittel-
bare Situation gebunden seien und nicht ,,die grosse und immer grossere Last des
Vergangenen“ zu tragen hitten, und andererseits Kierkegaards verbliiffend damit

2 Die Uneindeutigkeit der Pronomina ,,es* und ,,sie“ im Satz ,,wenn die européaische Philosophie
[...] das Orientierungsgeschehen mit metaphysischen Konzepten untersetzte, um auf diese Weise
zu letzten Griinden zu kommen, so schuf es dadurch Fixpunkte der Orientierung, die sie offenbar
notig hatte, jedenfalls auf Zeit* (PO, S. 294), ist leicht aufzulGsen: Mit ,.es* ist tatsdchlich das Ori-
entierungsgeschehen gemeint, das ,,sie” aber macht in Bezug auf beides Sinn, die Orientierung
und die europdische Philosophie. Die langfristige Orientierung hat Fixpunkte nétig, und die eu-
ropdische Philosophie hat, jedenfalls in ihren maf3geblichen Formierungen, diese Nétigung zu
logischen Notwendigkeiten gemacht.



382 —— Werner Stegmaier

korrespondierende ,,Peroration” Der Ungliicklichste in Entweder — Oder. Nach ihr
ist am ungliicklichsten, wer weder mit der von ihm erinnerten Vergangenheit
noch mit der von ihm erwarteten Zukunft leben kann, zumal wenn die Vergan-
genheit so gar nicht stattgefunden habe und die Zukunft so nicht eintreten werde.
In welcher Situation, fragt Paul van Tongeren, ist er dann und wie kann er sich
unter Verlust einer angemessenen Zeitlichkeit in ihr orientieren? Kierkegaards
existenzdialektische Antwort ist, dass jener Ungliicklichste auch der Gliicklichste
ware, weil er ja vom Gliick nichts mehr zu erwarten und auch nicht fiir es zu
fiirchten hat. Thm ware jede Orientierungsangst genommen, seine Orientierung
wiirde gleichgiiltig. Nietzsche fordert dagegen zunéchst mehr Orientierung (auch
wenn er den Begriff nicht gebraucht), seine lebenskluge Antwort ist, es gehore
zur Orientierung, ,,Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben“ gliicklich
auszubalancieren. Das Gliick kann danach mit seiner zeitlichen Orientierung
einerseits verlorengehen, andererseits komplexer und reizvoller wiedergewon-
nen werden bis hin, wie Nietzsche es dann im Abschnitt 9 des Kapitels ,,Warum
ich so klug bin“ von Ecce homo darstellt, zum Gliick des amor fati, in dem man
nichts mehr anders haben will und auf ,,eine weite Zukunft“ wie ,,auf ein glattes
Meer“ hinaussehen kann, die Sorge um sie erlischt. Auch hier schwindet dann
jede Orientierungsangst.

Das setzt, so Paul van Tongeren im Einklang mit der PO, Orientierungstu-
genden voraus, deren deutsche Namen haufig der Sprache des Sichtens, des
Sichtens des Kommenden, folgen: Umsicht, Weitsicht, Riicksicht, Nachsicht,
Vorsicht, Zuversicht usw. Sie alle helfen, die Zeit zu {iberbriicken, indem sie die
zeitlichen Orientierungshorizonte erweitern und so etwas vom Zeitdruck aus den
Orientierungssituationen nehmen. So stabilisieren sie das Verhalten des sich
Orientierenden und machen es dadurch fiir andere erwartbarer, berechenbarer,
zuverldssiger, ermoglichen mit Nietzsches Formel ,versprechen zu diirfen‘. Als
Tugenden werden sie ethisch eigens ausgezeichnet und dadurch als Verdienste
angerechnet. Und doch sind sie offensichtlich weniger eine Sache moralischer
Entschlossenheit, wie Heidegger wollte, sondern schlichte Ergebnisse langer
Orientierungserfahrungen, die denen, die sich durch sie auszeichnen, oft kaum
bewusst und auf die sie darum auch nicht stolz sind, also mit Kierkegaard und
Nietzsche mehr eine Sache des Gliicks, das sich iiber das kontingente Sich-Ein-
spielen von Orientierungsroutinen einstellt. Es sind aber beruhigende Orien-
tierungsroutinen, die die starkste Zuversicht in die eigene Orientierung geben
und Abwagungen von Gliick und Ungliick wenn nicht vergessen lassen, so doch
weniger dringlich machen.



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =— 383

Il. Anwendungsfragen

4. Das legt einen gewissen Epikureismus der PO frei. BENJAMIN ALBERTS stellt in
seinem Beitrag Beruhigung und Beunruhigung: Uber den Umgang mit Unsicherheit
bei Epikur und in der Philosophie der Orientierung die PO explizit auf die Probe, ob
und wieweit mit ihr andere Philosophien erschlossen und fiir die Gegenwart neu
verstandlich gemacht werden konnen; so konnte sie ihren Charakter als prima
philosophia bekréftigen. Es geht, so Benjamin Alberts, schon einmal im Fall der
Philosophie Epikurs. Ich freue mich zu lesen, dass ,,Strategien und Methoden im
Umgang mit dem Ungewissen®, wie sie die PO herausarbeitet, auch schon epi-
kureische waren. Epikur spielt im Buch jedoch erst am Ende mit seinem Diktum
iiber den Tod eine stiarkere Rolle. Benjamin Alberts geht mit der Sonde der epiku-
reischen Philosophie an den Anfang der Explikation der Orientierung zuriick, an
dem, gleich nach dem Abschnitt iiber die Orientierungssituation, die Beunruhi-
gung als Grundstimmung der Orientierung ausgewiesen und die Unterscheidung
von Beruhigung und Beunruhigung der traditionell grundlegenden philosophi-
schen Unterscheidung von Wahrheit und Falschheit des Erkennens vorangestellt
wird. Epikur hat wie die PO jedem Begriffsrealismus misstraut, schon in der alten
Welt ungewohnlich viel Kontingenz eingerdumt und gleichwohl Welt, Leben und
Tod so zu verstehen versucht, dass sie so wenig wie mdglich beunruhigen.

Doch selbst Epikurs Konzept ist in unserer modernen Welt wohl zu einfach
geworden. Auf dem Stand unserer Wissenschaften kann man sich die physi-
kalische und 6kumenische Welt weniger leicht beruhigend zurechtlegen, auf
dem Stand unserer vielfdltigen politischen Verflechtungen hat man kaum mehr
Moglichkeiten, sich der Politik zu entziehen und verborgen in seinem Garten zu
leben, auf dem gegenwartigen Stand der Medizin ist selbst das ,wo ich bin, ist der
Tod nicht, und wo der Tod ist, bin ich nicht‘ briichig geworden. In einer immer
komplexer werdenden Welt muss auch die Orientierung komplexer werden, und
mit dem blof3en Streben nach Ruhe kommt sie dabei nicht mehr durch. Benjamin
Alberts, einem der genauesten Kenner der PO, ist das klar. Die Beunruhigung der
Orientierung muss in der Moderne wachsen, und es wird anspruchsvoller, Ruhe
zu bewahren. Die coolness scheint dennoch auf gutem Weg zu sein.

5. ENRICO MULLER setzt in seinem Beitrag Raum und Rede: Zum Verhdiltnis von
Topographie und Thema in Platons ,,Phaidros“ wie Paul van Tongeren bei der
Situation, nun aber ebenfalls mit einer hochst beunruhigenden an. Er schildert
den beriihmten atopischen Topos, an den der platonische Sokrates vom schonen
jungen Phaidros verlockt wird, die Natur vor den Mauern Athens, die Sokra-
tes, der sich selbst einen atopdotatos nennt, so irritiert, dass er sich buchstib-
lich gendtigt sieht, seine philosophische Orientierung neu zu orientieren. Auch



384 —— Werner Stegmaier

dies scheint sich mit der Begrifflichkeit der PO gut erschlieflen zu lassen. Enrico
Miiller macht durch sie deutlicher sichtbar, was bisher wenig auffiel, dass hier
»der sonst so souverdne Dialektiker Sokrates gezielt Fremdheits- und Irritations-
erfahrungen ausgesetzt [wird], die ihn sukzessive desorientieren und eben damit
die Bedingungen der Orientierung als solche thematisch werden lassen®, dass es
hier also um weit mehr geht als die Tiibinger Offnung zu iiberhimmlischen Ideen
hin. Er setzt damit seinerseits ein Seminargesprach an der Universitat Greifswald
fort, an dem er in noch sehr jungen Jahren intensiv teilgenommen hatte und dem
er nun auf seinen eigenen Wegen vor die Greifswalder Mauern die reifsten und
schonsten Friichte abgewonnen hat. Hier eriibrigt sich jede Palinodie. Ich hebe
nur einen Punkt hervor, dem Enrico Miiller selbst eine Tagung gewidmet hat, die
Macht der Personlichkeit, die im Dialog Phaidros wie kaum sonst in der Philoso-
phie hervortritt (ausgenommen dem Werk Nietzsches). Auf der einen Seite die
Personlichkeit des Sokrates: Enrico Miiller schildert prazise, wie sie sich im atopi-
schen Topos verwandelt oder entpuppt — das kommt hier auf dasselbe hinaus —,
und bringt auf den Punkt, wie Platon, der bei der Abfassung des Phaidros die 60
schon iiberschritten und bereits alle Register der Desorientierung und Neuori-
entierung der Philosophie gezogen hatte, die Themen seiner Philosophie noch
einmal neu ,,perspektiviert“: ,,Statt einer Kritik der Rhetorik und ihrer Abgren-
zung von der Philosophie finden wir ihre vollstindige Integration in die philo-
sophische Dialektik, statt einer Ideen-Ontologie finden wir die Darstellung einer
psychischen Ausnahmesituation, in der die Ideen in Erscheinung treten, statt
einer anamnetischen Erkenntnistheorie eine mythische Zusammenschau, die das
Verstehen als Wiedererinnerung von der konkreten sinnlichen Erfahrung abhan-
gig macht, statt einer hierarchisch organisierten Psychologie finden wir eine kos-
mische Topographie der Seele in ihrer stetigen Bewegung und — was den Phaidros
im Ganzen angeht — statt einer Lehre von der Dialektik einen Dialog, der in Form
und Inhalt fortwdhrend seine eigene Dialogizitdt verhandelt.” Solche Um- und
Neuorientierungen lassen sich am ehesten an Personen von herausragender Per-
sonlichkeit vorfithren (und Hegel wird am Ende seiner Wissenschaft der Logik
dem Begriff seinerseits nach all seinen Wandlungen ,,Personlichkeit zuschrei-
ben). Dass der sonst so souverdne und nun haltlos gewordene Sokrates ,,das Spiel
mit Grenzen, sowohl von der Seite ihrer Ubertretung als auch von der Seite der
Grenzziehung als das eigentliche Geschift der Philosophie plausibel macht®, aber
verdankt sich in Platons Dialog der Macht des nicht nur schonen, sondern auch
kundigen, klugen und wissbegierigen Phaidros, der seine Macht auch bewusst
und erfolgreich gegen Sokrates ausspielt. Die philosophische Vernunft vibriert im
Eros, wird Manie und beruhigt sich erst wieder beim erniichternden Ordnen der
neu entdeckten Unterscheidungen. Fiir dieses produktive Auf3er-sich-Kommen
und Neuordnen des Denkens reicht der Begriff der Vernunft sichtlich nicht aus,



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten = 385

auch nicht der des Denkens und auch nicht der der Personlichkeit, die alle in
diesem Geschehen sich selbst nicht mehr in der Gewalt haben. Dafiir haben wir
seit Mendelssohn und Kant den Begriff der Orientierung, der bald ihrem Denken
entwuchs und sich inzwischen fruchtbar in eine grof3e Begriffsfamilie verzweigt
hat und weiter verzweigt. Von ihm aus ist Vernunft als ein Orientierungsmittel
unter anderen beobachtbar geworden — wie schon in Platons Phaidros.

lll. Riickfragen

6. Passend dazu fragt ANDREAS SPEER, der als der Fachmann unter den Philo-
sophen fiir den Begriff der Weisheit den einschldgigen Artikel im Historischen
Woérterbuch der Philosophie verfasst hat, in seinem Beitrag Weisheit und Orientie-
rung, wie sich der Begriff der Orientierung zu dem der Weisheit verhilt, den der
platonische Sokrates in den Namen der Philosophie aufgenommen hat. Weisheit
schlief3t, so Andreas Speer, die ,,Einsicht in das eigene Nichtwissen“ ein — wie die
Orientierung, der an ihren Perspektiven stets ihre Grenzen deutlich sind; wenn
»Philosophie“ als blof3e Liebe zur Weisheit fiir Sokrates ein Name der Beschei-
dung war, so umso mehr fiir eine PO. Weisheit ist ein aus reichen Erfahrungen
hervorgegangenes Wissen iiber lebensrelevantes Wissen, das sich so bewdhrt
hat, dass auch andere ohne Nachfragen auf es vertrauen. Sie hat mit einem Wort
Autoritat. Sie gilt als gut, hat mit der Moral den Anspruch auf Selbstlosigkeit und
den Selbstbezug gemein: Weise miissen ihre Weisheit auch selbst befolgen. Sie
hat Dauer, wahrend die Klugheit, ihre alte Antipodin, sich kurzfristig auf Kosten
anderer Vorteile verschaffen kann und damit in die Ndhe der Schlauheit riickt.
Die Orientierung dagegen kann klug und weise, kurz- und langfristig angelegt
sein. Gut und weise ist sie, wenn sie die genannten Orientierungstugenden in
sich vereinigt und zuverldssig auch anderen zugute kommen ldsst. Als solche
aber ist sie ohne moralische Implikate und eben darum als Grundbegriff einer
aktuellen prima philosophia geeignet.

Die PO widmet der Weisheit ihren Ausklang. Dort wird (noch einmal) Nietz-
sche zitiert, der im Aphorismus 359 des V. Buchs seiner Fréhlichen Wissenschaft
den ,,Philosophen-Anspruch auf Weisheit“ mit dem Verdacht in Frage stellte, Weis-
heit konne auch lediglich ,,ein Versteck des Philosophen” sein, ,hinter welches
er sich aus Ermiidung, Alter, Erkaltung, Verhadrtung rettet, als Gefiihl vom nahen
Ende, als Klugheit jenes Instinkts, den die Thiere vor dem Tode haben, — sie
gehen bei Seite, werden still, wahlen die Einsamkeit, verkriechen sich in Hohlen,
werden weise...“ Und Nietzsche schlief3t seinerseits: ,Wie? Weisheit ein Versteck
des Philosophen vor — dem Geiste? —“ und meint: vor immer neuen Umorien-



386 —— Werner Stegmaier

tierungen seines Denkens wie den im Phaidros geschilderten. Der Anspruch auf
abgerundete Weisheit konnte heute der Furcht und der Flucht gerade vor phi-
losophischen Neuorientierungen entspringen, Ausdruck eines Verlangens nach
dauerhafter Orientierungssicherheit sein, das wohl der alten Welt noch anstand,
heute aber immer fragwiirdiger geworden ist. Und dennoch inszenierte Nietz-
sche seinen Zarathustra noch einmal als erhabenen Weisen. Eine solche Figur ist
heute kaum mehr denkbar.

Das macht sehr scharf Luhmann deutlich. Im Kapitel Europdische Rationa-
litdt seiner 1992 erschienenen Beobachtungen der Moderne ordnet er die Weis-
heit Gesellschaften zu, die noch nach Gruppen und Stianden, in seiner Sprache
segmentdr und stratifikatorisch geordnet sind und sich in ihren iiberschaubaren
Personenkreisen weitgehend auf die Autoritdt Einzelner verlassen konnen. Sie
bleiben insofern bei einer ,,Beobachtung erster Ordnung*: ,Weisheit ist genau
das, was entsteht, wenn Wissen des Wissens, also selbstreferentielles Wissen, auf
der Stufe der Beobachtung erster Ordnung entwickelt wird und diese Stufe nicht
verlaft.“ (S. 80) Universalisiert sich das Wissen, wozu gerade Sokrates einen
mafdgeblichen Anstof3 gab, werden die Weisheiten weiser Frauen und Manner
vergleichbar, einer ,,Beobachtung zweiter Ordnung“ ausgesetzt und darin immer
weniger haltbar. Sie werden dann durch ein Wissen ersetzt, das nach generell
iiberpriifbaren Standards erworben wird, das wissenschaftliche Wissen von
Experten, auf das die moderne, sich funktional differenzierende Gesellschaft sich
fast ausschlief3lich verldsst. Mit seiner Umstellung von sophia auf philosophia hat
Sokrates, darin weit seiner Zeit voraus, auch den Umbruch von Weisheit zu Ori-
entierung eingeleitet.

7. Es war, wie gesagt, Kant, der in der Moderne den Umbruch von der Vernunft
zur Orientierung eingeleitet hat, auch er, ohne die Folgen schon iibersehen zu
konnen. Viel deutlicher hatte sie, so TILMAN BORSCHE in seinem Beitrag Wie
kommen die Menschen zur Vernunft? Die Kant-Herder-Kontroverse im Licht der Phi-
losophie der Orientierung, Herder im Auge. Auch das hat, moniert Tilman Borsche
zu Recht, die PO zu wenig beriicksichtigt. Das hatte sicherlich mit der begrenzten
Herder-Kenntnis ihres Autors zu tun, aber schlicht auch damit, dass zu dersel-
ben Zeit unter seiner Betreuung Andrea Bertinos Dissertation zu den Urspriin-
gen von Friedrich Nietzsches Entidealisierung des Menschen, seiner Sprache und
seiner Geschichte bei Johann Gottfried Herder entstand, die dann 2011 erschien,
nun aber wieder bei Tilman Borsche nicht vorkommt. Unter allen unbestritten ist,
dass Herder nicht weniger, aber auf ganz andere Weise als Kant bahnbrechend fiir
eine PO war — zugleich aber den Begriff der Orientierung zu begrenzen suchte,
eben weil ihn Kant prominent gemacht hatte, mit dem der ehemalige Schiiler in
eine immer schéarfere Konkurrenz geraten war. Die sich iiber Jahrzehnte hinzie-



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten = 387

hende Kontroverse gibt aus heutiger Sicht, so wie Tilman Borsche sie nun detail-
liert nachzeichnet, geradezu das Modell einer auch in grof3er Nahe teils gelingen-
den, teils misslingenden Orientierung an anderer Orientierung ab, in der beide
Seiten auf Vernunft pochen, nur jede unter anderen Voraussetzungen und auf
andere Weise, und eben dadurch um der Wissenschaft willen einander persén-
lich verletzen kénnen. Das macht die Grenzen des Konzepts einer reinen Vernunft
deutlich und das umfassendere Konzept der Orientierung weiter plausibel. Aus
dieser Sicht hat Herder mit seiner Entidealisierung der Vernunft in vielfdltige
individuelle Verniinftigkeiten ebenso wie mit seinem Mut zu starken Metaphern
recht behalten. Wenn Tilman Borsche am Ende aber fragt, welcher Begriff von
Vernunft heute und fiir uns verniinftig ware, so hatte man nicht nur an Herder
zu denken, der ihn gegeniiber Kant neu zu fassen suchte, und auch nicht nur
an Habermas, der ihn gegen Nietzsche rehabilitieren wollte, sondern auch (wie-
derum) an Nietzsche selbst, der neben seiner massiven Kritik der Vernunft der
alteuropdischen Metaphysik unbefangen einen anderen und neuen Begriff der
Vernunft pflegte, einer Art orientierender Vernunft, deren Tragweite in seinem
Werk bisher noch nicht erforscht ist, auch von der PO nicht, und dies wiederum
deshalb nicht, weil unter Betreuung ihres Autors auch dazu eine Dissertation im
Entstehen begriffen ist.

IV. Anschlussfragen

Auch bei Nietzsche konnte also fiir die PO noch einiges zu holen sein. Der vorlie-
gende Band enthalt dazu fiinf Vorschlage.

8. Mit Hilfe von JoAo CONSTANCIOS Beitrag Nietzsche on Nihilism l4sst sich der
Sinn des nietzscheschen Nihilismus fiir die PO, die sich kaum zu ihm &aufiert,
deutlicher machen. Jodo Constancio geht die vielfiltigen und oft nicht leicht in
Einklang zu bringenden Bestimmungen des Nihilismus, die Nietzsche vor allem
in seinen Notaten erprobt hat, noch einmal durch. In seine vertffentlichten
Werke hat Nietzsche sie kaum aufgenommen und sie dort stattdessen zuweilen
hoch verratselt, z.B. in Die Fréhliche Wissenschaft Nr. 346 und 347 oder in Got-
zen-Ddmmerung, Spriiche und Pfeile 2, wo der Nihilismus gemeint, aber anders
als im vorbereitenden Notat nicht mehr erwdhnt ist. Die beriihmteste und her-
ausforderndste Formel fiir den Nihilismus ,,,Nichts ist wahr, alles ist erlaubt‘“
(GM 1II 24) hat Nietzsche selbst nicht auf diesen Begriff gebracht. Da, wie Jodo
Constancio einrdumt, auch der Nihilismus eine Perspektive ist, muss es jedoch
keine univoke Bestimmung geben, auch nicht im Hintergrund von Nietzsches



388 —— Werner Stegmaier

Schriften. Joao Constancio ordnet darum die Vielfalt der Bestimmungen stattdes-
sen in einer hilfreichen ,,historical typology*.

Die PO geht implizit von jenem ,,grundsatzlichsten Nihilismus* aus, zu dem
Nietzsche zuletzt in einem mehrfach korrigierten Notat von 1888 fand, das,
soweit ich sehe, Jodo Constancio nicht beriicksichtigt: ,,Eine solche Experimen-
tal-Philosophie, wie ich sie lebe, nimmt versuchsweise selbst die Méglichkeiten
des grundsatzlichsten Nihilismus vorweg: ohne daf damit gesagt ware, dafi sie
bei einem Nein, bei einer Negation, bei einem Willen zum Nein stehen bliebe.*
(Nachlass 1888, 16[32], KSA 13.492 / KGW IX, W II 7, 9.144) Am grundsatzlichsten
ist der Nihilismus, wenn eingesehen wird, dass es mit allem Halt der Orien-
tierung jenseits ihrer selbst nichts ist, sondern sie ihn sich selbst aus von ihr
selbst gewdhlten Anhaltspunkten schaffen muss. Wenn philosophisch einmal
»der moralische Gott iiberwunden* (Nachlass 1886/87, 5[71], KSA 12.213 / KGW
IX, N VII 3, 3.17) ist, der, in welcher Gestalt auch immer, Werte durch seinen
unbedingten Wert garantiert, wird eine niichterne Beobachtung der ,Welt, wie
sie ist, ohne Abzug, Ausnahme und Auswahl®“, moglich. Sie muss jedoch nicht,
wie Nietzsche wollte, ,,bis zum Umgekehrten hindurch” zu einem ,,dionysischen
Jasagen“ kommen (Nachlass 1888, 16[32], KSA 13.492 / KGW IX, W II 7, 9.144). Die
PO will zeigen, dass in diesem realistischen Nihilismus eine niichterne Orien-
tierung moglich ist, eine Uberwindung des Nihilismus, von der nicht Nietzsche,
sondern Heidegger gesprochen hat, dagegen nicht. Denn: ,,Der Nihilism ein
normaler Zustand.“ (Nachlass 1887, 9[35], KSA 12.350 / KGW IX, W II 1, 6.115) So
sieht es im Ganzen auch Jodo Constancio. Er spricht, hier ndher bei Nietzsche,
von ,,Ziellosigkeit“ (goallessness), wo ich ,,Haltlosigkeit“ vorziehe. Denn Ziel-
losigkeit kann man iiberwinden, indem man Ziele setzt, so wie die Entwertung
von Werten, indem man, was Nietzsche fiir m6glich hielt, neue Werte schafft.
Haltlosigkeit dagegen ergreift auch die Kraft, Ziele zu setzen, 1dhmt sie, und
mit dem Begriff des Halts, der bei Nietzsche ebenfalls gut belegt ist, kann man
Halt an anderem, darunter absoluten Halt an absolut Anderem, und Halt an
sich selbst unterscheiden, mit dem man, worauf Nietzsche stets hinauswollte,
auskommen kann.

9. JOHN RICHARDSON, der sich in seinem Beitrag Orientation and Truth in Nietz-
sche auf die Thesen der PO mit gewohnter Genauigkeit und Griindlichkeit ein-
lasst, stellt an sie die Wahrheitsfrage nicht von Parmenides’ gottlicher Recht-
fertigung und auch nicht von Nietzsches ,,,Nichts ist wahr, alles ist erlaubt“,
sondern, gemafligter, vom Perspektivismus her. Er verzichtet mit Nietzsche auf
eine absolute Wahrheit und rdumt der Orientierung ihre Autonomie ein, nach
der sie keiner scheinbar vorgegebenen dufleren Realitdt korrespondiert. Doch

mag der Begriff der Orientierung auch ,richly useful” und ,,in many respects well



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =—— 389

suited to Nietzsche“ sein, ,,it needs to ‘make more room for truth’*, nun innerhalb
der Orientierung. Auch das beherzige ich gerne.

John Richardson schlédgt eine ,systematische Wahrheit“ vor nicht in dem
alten Sinn von ,System‘, den Nietzsche zuriickgewiesen hat (GD, Spriiche und
Pfeile 26), sondern ,as a matter of (insisting on) thinking the connections
between points“. So kénne Nietzsches ,viewpoint ‘as a whole’“ gesehen werden
»in how it unites and draws together a great many separate ideas“, ohne dass
sie ,,in first foundations®“ begriindet sein miissten. Passungen der ,,points®, ,,to
adjust them to one another”, geniigten, und solche Passungen konnten dann
auch stets vorldufig sein. Das ist ganz im Sinn der PO, und ich kann nur bewun-
dern, wie es John Richardson es immer wieder gelingt, Nietzsches Philosophie in
diesem Sinn nach unterschiedlichen Perspektiven zu systematisieren.

Durch diese Art der Systematisierung wird in der Tat innerhalb der Nietzsche-
Forschung und {iber sie hinaus verbindliche Wahrheit auch unter Interpretatio-
nen bzw. Orientierungen moglich, die von unterschiedlichen Standpunkten aus-
gehen, und die Orientierungen iibergreifende Wahrheit wird umso verbindlicher,
je mehr die Systematisierung gelingt. Die PO spricht im Blick auf die Wissenschaft
von kritischer Disziplinierung der Orientierungen und setzt wie John Richard-
son im Blick auf Nietzsche beim Gebrauch von Zeichen an: Zeichen kiirzen ab,
was sie bezeichnen, und lassen dabei Spielraume der Referenz offen. In einer
thematisch limitierten und methodisch disziplinierten Kommunikation wie der
wissenschaftlichen konnen sie in ihrer Bedeutung festgelegt, untereinander in
strenge Relationen gesetzt und so unabhdngig von Orientierungsperspektiven
auf etwas ausgerichtet werden, was dann alternativlos als ,,fact* erscheint, ohne
dass es darum einer jenseitigen Realitdt entsprechen miisste. Nietzsche nannte
das ,,Schematisir- u. Abkiirzungskunst“ (Nachlass 1886, 5[16], KSA 12.190 / KGW
IX, N VII 3, 3.174). In der Abkiirzung von Zeichen in Zeichen, also in der Relation
von Zeichen, wird dann auch Wahrheit als Korrespondenz, namlich als Korres-
pondenz von Zeichen méglich. Auch Wahrheit dieser Art bleibt gleichwohl unter
Bedingungen der Orientierung. Denn zum einen hat auch die Wissenschaft einen
Standpunkt, ndmlich ihre disziplinierte Theoretizitat, und zum andern kénnen
ihre Ergebnisse fiir jede(n) Wissenschaftler(in) wieder unterschiedliche Bedeu-
tung haben, sofern sie oder er unterschiedliche Schliisse aus ihnen ziehen; auf
diese Weise treiben sie die Wissenschaft weiter. Damit ist, auch hier stimme ich
mit John Richardson ganz iiberein, ebenso der iiberholte metaphysische Absolu-
tismus wie der gefiirchtete postmoderne Relativismus vermieden.

Soweit die Systematisierung Grade hat, wird dann ,,a scalar notion“ der
Wahrheit denkbar, ein im Blick sowohl auf Nietzsche als auch auf die PO, meine
ich, gliicklicher Begriff. Mit ihm konnen mehr oder weniger haltbare Wahrheiten
und bessere oder schlechtere Interpretationen unterschieden werden. Man wird



390 —— Werner Stegmaier

wissenschaftlich eher der Interpretation folgen, die plausiblere Passungen her-
stellen kann, sei es in Nietzsches oder anderen Kontexten. Fraglich scheint mir
lediglich, ob Nietzsches Begriff der Rangordnung, auf den sich John Richardson
dabei beruft, dieses ,ranking of perspectives® stiitzt. Denn Rangordnungen in
Nietzsches Sinn sind vor allem Rangordnungen von Persénlichkeiten mit ihren
Werten, und sie sind wiederum stark standpunktgebunden: Jede(r) wird nach
Nietzsche unvermeidlich seine oder ihre Rangordnungen an sich selbst ausrich-
ten. Dazu schreibt gerade Benjamin Alberts seine Dissertation. So stellt Nietzsche
ebenso wie seine Figur Zarathustra ganz unbefangen sich selbst an die Spitze
seiner Rangordnung nach seinen Wert- und Wahrheitskriterien. Man hat es bei
Rangordnungen dieser Art wohl mit einer Wahrheit zweiter Ordnung (,,second-
order truth“) zu tun. Sie sind aber ihrerseits kaum systematisch verbindlich zu
machen. Ahnliches gilt fiir die Einschédtzung von Wahrheiten als lebensdienlich
oder lebensfeindlich. Leben und Gesundheit sind zu komplex, als dass sie nach
iibersichtlichen Anhaltspunkten hinreichend systematisiert werden kénnten.

10. Diesen Punkt verfolgt SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR in ihrem Beitrag Die Phi-
losophie im Leib. Sie zielt auf einen Pragmatismus der Wahrheit, der in die Leib-
lichkeit der kommunizierenden Individuen hineinreicht und dort seinen Ort hat.
Leben, Leib, Gesundheit und Krankheit bergen und verbergen, das hat Nietzsche
unermiidlich herausgearbeitet, oft ausschlaggebende Kriterien der Ausrichtung
auf bestimmte Wahrheiten, und die Gender-Studies sind hier weit iiber Nietzsche
hinaus fiindig geworden. Von Foucault haben wir gelernt, von Formationsbedin-
gungen der Wahrheit zu sprechen, die nicht mehr eindeutig lokalisierbar sind,
jedenfalls nicht einfach im Subjekt, wie es die Philosophie der Neuzeit wollte.
Umso mehr geht es um vielfach verzweigte und zirkuldre Austauschbeziehungen,
zunachst des jeweiligen Leibes mit seiner jeweiligen Umgebung, dann des jewei-
ligen Individuums mit seiner jeweiligen Gesellschaft, schlie3lich des jeweiligen
Systems mit seiner jeweiligen Umwelt, zusammen der jeweiligen Orientierung mit
ihrer jeweiligen Situation. Nietzsche hat sie mehr noch als in seiner Philosophie
selbst, wie Sigridur Thorgeirsdottir zu Recht betont, in der Relation zu seinen
Leser(innen) wahrgenommen und hochdifferenziert gestaltet, wollte nicht nur
durch Argumente iiberzeugen, sondern, weil er bald sah, an welch enge Grenzen
das stoft, zugleich irritieren und faszinieren im Sinn seines (an Kant erinnern-
den) Spruchs ,,Je abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr
musst du noch die Sinne zu ihr verfithren.“ (JGB 128) Im weitesten Sinn will er
die Leiblichkeit zum Sprechen bringen. Doch wie sie spricht, kann die Leiblich-
keit, so Sigridur Thorgeirsdottir mit Judith Butler, selbst nicht sagen. Es wird ihr
wieder von den gidngigen Diskursen vorgesagt. Die beriihmte grof3e Vernunft des
Leibes ist nur durch das Sprachrohr der kleinen Vernunft zu verstehen, die, wenn



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =—— 391

sie das weif3, der grof3en Vernunft nur so entgegenkommen kann, dass sie sich
von ihr wiederum irritieren und faszinieren ldsst.

Die Wahrheitsfrage wird dadurch noch weit komplexer. Fiir die PO steht
aufler Frage, dass sich Korper pradiskursiv aneinander orientieren und dabei
meist unmerklich auch die diskursive Kommunikation orientieren. Wenn die dis-
kursive Kommunikation aber ihrerseits beeinflusst, wie und wie weit die Kérper
zum Sprechen kommen, und auch das wieder nur in schwer fassbaren Erleb-
nissen und Erfahrungen beobachtbar wird, wo kann man dann ansetzen? Man
wird, auch hier ohne feste Anhaltspunkte, sich an die Unterscheidungen selbst
halten miissen, die da im Spiel sind, um wiederum in einer Beobachtung zweiter
Ordnung zu unterscheiden, wie und moglicherweise nach welchen Regeln sie
sich in den Diskursen verschranken und vernetzen und sich dadurch Diskursfor-
mationen ergeben, die laut Foucault als Machtdispositive wirken. Man ist dann
wieder allen Ungewissheiten der Orientierung ausgesetzt.

11. CARLO GENTILI geht in seinem Beitrag eben dem Orientierungswert der Regeln
bei Nietzsche nach und schickt sich an, die Regeln, die sich nach geldufigem Ver-
standnis auf Vernunft zu begriinden haben, auf zwei besonders dominierenden
Feldern der Nietzsche-Forschung, der Moral und der Politik, neu zu interpretie-
ren. Der Begriff der Orientierung, den Carlo Gentili entgegenkommend aufnimmt,
eroffnet ein realistischeres Verhiltnis auch zu den Regeln. Statt ihrer blof3en und
blinden Befolgung, die nur begrenzt zu wiinschen ist, weil sie gerade moralisch
und politisch in Fanatismen und Totalitarismen gefdhrlich werden kann, macht
er die laufende Reflexion ihrer sinnvollen Befolgung in der jeweiligen Situation
plausibel. Eben das heif3t ,Orientierung an ...‘: sich Spielrdume zu allen Anhalts-
punkten der Orientierung, darunter auch zu Regeln und ihren Begriindungen,
vorzubehalten. Carlo Gentili holt so auch die Theorie wieder in die Spielrdaume
der Orientierung herein, nach ihrem urspriinglichen Sinn als ,.eines ,In-den-
Blick-Nehmens‘, das einen Ort im Raum impliziert: die Einnahme eines Stand-
punktes, der es gestattet, Ordnung in die Vielfalt zu bringen.” Auch er fiihrt dabei
wieder zu Platons Phaidros zuriick. Theorie in ihrem heute geldufigen Sinn steht
dagegen fiir das kontrafaktische Ideal eines iiber alle Orientierungbedingungen
erhabenen Wissens. Das gilt auch, so Carlo Gentili, fiir politische Ideologien,
die ihre eigene Bedingtheit vergessen. Nietzsche hat beides gesehen, und das
begriindet auch nach meiner Meinung gut, warum er sich bei allem Engagement
fiir ,grof3e Politik* gegeniiber ,kleiner Politik‘ als ,unpolitischer Denker‘ zuriick-
halten, wenn nicht gar, gemaf3 seiner Einschdtzung Goethes, als ,,antipolitisch
(GD, Was den Deutschen abgeht 4) und wie sein ,,Typus Jesus“ als ,,politischer
Verbrecher* (AC 27) gelten wollte. Im Blick auf Nietzsches problematisches Ver-
hiltnis zu den Deutschen hat Andreas Rupschus dazu seine Dissertation verfasst.



392 —— Werner Stegmaier

Scharfe Grenzen zwischen Religion, Moral und Politik sind dann nicht mehr
zu ziehen und sind es in der tatsdchlichen Orientierung auch nicht. Nietzsche
legte mehr Gewicht auf ihre, systemtheoretisch gesprochen, Interpenetration als
auf ihre Autonomisierung und suchte sich gegeniiber allen, insbesondere aber
gegeniiber der Moral, von der er die stdrkste Beschrankung des philosophischen
Denkens befiirchtete, dessen Entscheidungsspielraum offen zu halten.

12. OswALDO GIACOIA JUNIOR Offnet in seinem Beitrag Staat, Demokratie und
Rechtssubjekt: Eine Kritik zeitgendssischer Politik diesen Entscheidungsspiel-
raum moglichst weit, flicht in das Geflecht von Religion, Moral und Politik auch
das Recht ein und schlief3t zugleich den Bogen zuriick zum Nihilismus. So seien
»neue Wege der Politik im Horizont des extremen Nihilismus, wie wir ihn heute
durchlaufen®, zu erschliefen, und so konnten auch Staat und Demokratie von
den ,,Illusionen” der Vertrags- und Konsenstheorien befreit und realitdtsndher
verstanden werden. Oswaldo Giacoia nimmt dabei Anregungen einerseits von
Giorgio Agamben, andererseits von Walter Benjamin auf, die beide, wie schon
Nietzsche, von der moralisch unverblendeten Gewalt ausgehen, um so Nietzsches
Theorem vom Ursprung des Staates in der Gewalt scharfer zu beleuchten. So span-
nend und fruchtbar diese Heuristik wird, so fraglich scheint es mir doch, ob man
im Schluchtweg zwischen einem Anti-Messianismus einerseits und einem Messi-
anismus andererseits zu haltbaren neuen Orientierungen in der Politik kommen
kann. Nach der Monopolisierung und Zivilisierung der Gewalt als Staatsgewalt
des Rechtsstaats in modernen Demokratien sind fiir mich jedenfalls (anti-)mes-
sianische Drohkulissen nicht aufschlussreicher und plausibler als moralistische
Idealisierungen. Nietzsche hat nach meiner Lesart in Zur Genealogie der Moral
die brutale Gewalt mehr ins Spiel gebracht, um die Selbstgerechtigkeit der Moral
zu erschiittern, als um die Gerechtigkeit in Staat und Demokratie jenseits der
Moral begreiflich zu machen. Er reflektierte in den vorausgehenden Aphorismen-
Biichern, vor allem in den beiden Banden von Menschliches, Allzumenschliches,
die demokratische Neuformierung des Politischen im Blick auf die sich entwi-
ckelnde Weltgesellschaft. Sie stellte eine Funktionalisierung des Staates bis hin
zum Verzicht auf hoheitsrechtliche Vorbehalte in Aussicht (Oswaldo Giacoia
zitiert den einschldgigen Aphorismus Nr. 472 aus dem ersten Band). Im Ganzen
ging es ihm, scheint mir, um die ,Umgriindung der Politik auf Fluktuationen’,
wie Luhmann sie dann nannte. Die Demokratie im Sinn Agambens vom Staat
und seinen Apparaten befreien zu wollen, halte ich dagegen fiir allzu realitats-
fern. Denn gerade moderne Demokratien, die auf ihre Weise hohe Kontrollbe-
diirfnisse entwickeln, Kontrolle weniger der Einzelnen als der Organisationen,
die ihnen ihre Spielrdiume zu nehmen drohen, kénnen auf Staatsapparate nicht
verzichten. Sie kénnen sie nun jedoch, jedenfalls ein gutes Stiick weit, demo-



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =— 393

kratisch kontrollieren. Meinen unmessianischen Gegenvorschlag habe ich in der
Festschrift zu Oswaldo Giacoias 60. Geburtstag vorgetragen: den Ursprung der
Macht unmittelbar in der Orientierung zu suchen. Weil Orientierung immer neue
Situationen zu ,bewaltigen‘ und zu ,beherrschen hat, generiert sie laufend eine
situative Macht, die, solange sie auf Orientierungsiiberlegenheit beruht, nicht
bose, sondern anderen, die auf fremde Orientierung angewiesen sind, hochwill-
kommen ist. Bose und zur Gewalt kann die Macht erst werden, wenn sie sich
in Organisationen und Apparaten unkontrolliert verfestigt, sich dabei von ihren
Orientierungsurspriingen und -aufgaben entfernt und korrupt wird. Dagegen
baut jedoch die in rechtsstaatlichen Demokratien institutionalisierte Partikula-
risierung und Temporalisierung der Macht, ihre méglichst breite und befristete
Verteilung, nach Kraften vor. Sie ist im Zug der fortschreitenden Demokratisie-
rung der gesellschaftlichen Verhédltnisse so komplex und fluktuant geworden,
dass sie neue Orientierungsbediirfnisse in den Demokratien selbst erzeugt und
damit wiederum situative Macht, die iiberlegenen Orientierungen entspringt. An
der aktuellen Entwicklung des demokratischen Regierungsstils lasst sich das gut
beobachten, und nicht nur Juristen, Politologen, Soziologen und Zeithistoriker,
sondern auch Philosophen kénnten daran ein fruchtbares Forschungsfeld haben.

V. Nachfragen

13. Wenn es die paradoxe Grundbedingung jeder Orientierung ist, unter Unge-
wissheit zu Gewissheiten zu kommen, mit denen sie operieren kann, so ist sie
nach EKATERINA POLJAKOVAS Beitrag Unsicherheit der Orientierung: Drei Versuche
iiber das Unverfiighare wenn nicht ,,das Unverfiighare schlechthin®, so doch dem
Unverfiigharen ausgesetzt: Die Orientierung geschieht mehr, als man iiber sie ver-
fligen kann. Das gibt der PO ungewollt einen heideggerschen Ton, wie manche
bemerkt haben, und das ist Anlass genug, nun von ihr aus nach dem Unverfiig-
baren zu fragen.

Das Geschehen-Lassen gehort fraglos zur Orientierung: Man wird sich kaum
,einfach so* zu Umorientierungen entschlief3en; die Situation muss es in irgend-
einer Weise erfordern. Insofern lduft die heideggersche Entschlossenheit zur
Eigentlichkeit ins Leere, und Heidegger sah das ja dann auch selbst so. ,Verfii-
gen‘ kann man in der Orientierung wortlich nehmen: als Fiigen der sich in einer
Situation anbietenden Anhaltspunkte, was dann veranlasst, ,etwas mit ihnen
anzufangen’. Verfiigt man nicht in dieser Weise iiber eine Situation, 1duft man
Gefahr, von ihr {iberwiltigt, zu etwas verfiigt zu werden. Das Sich-Orientieren ist,
wie Platon im Phaidros ebenfalls vorfiihrte, auch ein Machtspiel, {iber das keiner



394 —— Werner Stegmaier

der Beteiligten ganz verfiigt, so dass das Verfiigen sich laufend umkehren kann.
Man hat es, so Ekaterina Poljakova, mit ,verfiigharen Unverfiigharkeiten“, also
wieder mit dem paradoxierenden Selbstbezug einer Unterscheidung zu tun. In
Verfiigungen, heifdst das, werden Unverfiigbarkeiten erfahren, in Unverfiigharkei-
ten aber auch Verfiigungen méglich. Luhmann hat das mit George Spencer Brown
am Unterscheiden und Bezeichnen selbst plausibel gemacht: Unterscheidet man
und bezeichnet etwas mit der einen Seite einer Unterscheidung (falsch, nicht
wabhr; gut, nicht bose), so bleibt immer die andere Seite offen und steht, um die
Begrifflichkeit des Verfiigens fortzuspinnen, spater zu weiteren Verfiigungen zur
Verfiigung. So verunsichert — in einer Beobachtung zweiter Ordnung — jede Unsi-
cherheit absorbierende Verfiigung durch Begriffe und Unterscheidungen sich
zugleich wieder, schafft neues Unverfiigbares.

Wenn, in Ekaterina Poljakovas Beispielen, Carl Friedrich von Weizsacker die
Unverfiigbarkeiten in der Quantenphysik philosophisch geltend gemacht und
Wittgenstein im Ubergang vom Tractatus logico-philosophicus zu den Philosophi-
schen Untersuchungen die Unverfiigbarkeit der Grenzen einer Sprache erkannte,
die die Grenzen einer Welt sind, so war es der spatere Heidegger, der mit seiner
Kehre von der Analytik des ,eigentlichen’, sein Sein von sich aus aneignenden
und so iiber es verfiigenden Daseins zum an sich haltenden Andenken an das
Sein als solches in der Philosophie wohl am entschiedensten die Unverfiighar-
keit thematisiert hat. Verfiigbarkeit wird als Machenschaft angeprangert. Doch es
scheint bei der blof3en Entgegensetzung von Verfiigbarkeit und Unverfiigharkeit
zu bleiben: Heidegger beschwort die Unverfiigbarkeit des Seins so konsequent,
dass er es sich verbietet, {iber das, was sich da der Verfiigung entzieht, mehr zu
sagen als ein verfremdet geschriebenes Wort — ,,Seyn“ — und sich im Ubrigen in
eine quasi-religiose Haltung des Wartens, der Demut, der Ehrfurcht ihm gegen-
iiber begibt, das naturgeméaf3 auf sich warten lasst wie ein zu Godot gewordener
Gott. Das Denken soll sich, paradox formuliert, dem Unverfiigbaren zur Verfii-
gung stellen, und immunisiert sich dabei selbst: Denkende, die sich dagegen
strauben, sind keine eigentlich Denkenden. Auch Ekaterina Poljakova, die sicher-
lich zu den Wenigen gehort, die heute etwas dariiber sagen konnten, sagt nichts
dariiber, was jenes Seyn als schlechthin Unverfiigbares sein kénnte. Umso mehr
bekennt sie sich mit Nietzsche zur Freude am Uberschreiten der Grenze vom Ver-
fiigharen zum Unverfiigharen und an der Unverfiigharkeit als solcher, damit auch
an der Unsicherheit der Orientierung und am immer neuen Einbrechen ihrer
beruhigenden Routinen — weil nur so die Orientierung sich unter neuen Umstan-
den neu orientieren und das Denken sich neu denken kann.

14. So wie ein nur begrenzt verfiigbares Verfiigen ist das Sich-Orientieren auch
ein begrenzt verstdandliches Verstehen. INGOLF DALFERTH, der seine theologi-



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten —=—— 395

schen Untersuchungen selbst orientierungsphilosophisch angelegt hat, sucht
mit seinem Beitrag Verstehen als Orientierungspraxis. Eine hermeneutische Skizze
das Verstehen selbst zu verstehen, indem er seine Formen und Stufen tibersicht-
lich macht, also {iber sie orientiert. Als Theologe will er Raum auch fiir das Nicht-
Verstehen gewinnen und begrenzt dazu das Verstehen eng. Verstehen, argumen-
tiert er, wird erst am Nicht-Verstehen auffillig, und setzt darum Verstehen schon
als reflektiertes an. So fallen Routinen, auf die die PO grofien Wert legt, weil sie
als das selbstverstandlich Gewordene den Grof3teil der ,,Orientierungspraxis*
ausmachen, nicht darunter. Auf der Ebene der Reflexion und Kommunikation
kann so ,der Sinn einer Situation verschlossen“ bleiben, der ,Lebensprozess
ins Stocken kommen“ und hilfsbediirftig werden. Routinen enden, Passungen
gelingen nicht mehr, Desorientierungen treten ein. Nicht-Verstehen wird freilich
seinerseits nur im Kontext von Verstehen auffallig; wie Josef Simon gezeigt hat,
kann man nur etwas nicht verstehen, wenn man schon anderes verstanden hat
und versteht. Die Verschlossenheit, das Stocken, die Desorientierung ist darum
diesseits des Todes nie total. Gelingendes Verstehen muss man im Rahmen einer
PO, denke ich, auch nicht so verstehen, dass es schon Zeichenprozesse voraus-
setzt, mit denen dann Kommunikations- oder sprachliche Verstandigungspro-
zesse verbunden sind; man versteht einander ja schon ein gutes Stiick weit,
wenn man, wie man sagt, einander ,gut riechen‘ kann. Und so muss Verstehen
auch kein ,,Gemeinschaftsphdnomen® in dem Sinn sein, dass es allein auf das
,Gemeinschaftsleben“ bezogen ware und zum Begriff dafiir wiirde, ,sich in der
Welt zu orientieren, in der Menschen gemeinsam mit anderen” oder ,,menschlich
miteinander leben“. Sicherlich hat es hier ausgezeichnete Moglichkeiten. Aber
auch Ingolf Dalferth schlief3t natiirlich nicht aus, dass Verstehen gerade dadurch
interessant wird, dass andere anders und darum, jedenfalls in Spielraumen, fiir
sich allein so verstehen, wie sie verstehen. Erst dadurch entstehen ja in der wech-
selseitigen Orientierung Verstandigungsprobleme.

15. Verstandigungsprobleme, ,ins Stocken kommende Lebensprozesse, in der
Sprache der PO Probleme der Orientierung an anderer Orientierung werden in der
psychotherapeutischen Praxis besonders akut und, da es sich hier um klar defi-
nierte Gesprachssituationen handelt (vorgegebener Ort, vorgegebene Termine,
vorgegebene Rollen), besonders scharf beobachtbar. GUNTER GODDE geht zu ihrer
Beschreibung in seinem Beitrag Brauchen die wissenschaftliche Psychologie und
Psychotherapie philosophische Fluglotsen? auf die klassische Entgegensetzung
von Verstehen und Erklaren oder hermeneutischen und szientistischen Ansat-
zen zuriick, um zu zeigen, welche philosophischen Orientierungen darin leitend
waren und noch sind. Erweisen sich beide Ansétze als plausibel und bleibt man
bei ihrer Entgegensetzung, wird die Lésung, so Giinter Gédde, ihre Komplementa-



396 —— Werner Stegmaier

ritdt sein. Doch der Streit der Schulen besteht dann fort, die Therapeuten bleiben
gespalten, die Kimpfe um wechselseitige Anerkennung, die hier massive berufs-
spezifische und 6konomische Folgen haben, gehen weiter. Nimmt man, wie es
Gilinter Godde erwigt, die PO als philosophischen Lotsen, werden die Gegensitze
zu Unterscheidungen, die in der betreffenden Situation, hier der psychothera-
peutischen Gesprachssituation, zur Entscheidung stehen. Sie werden dann als
Orientierungsunterscheidungen und -entscheidungen verstanden und danach
getroffen, wie sie in der gegebenen Situation weiterhelfen. Einander scheinbar
ausschlieflende Alternativen werden in einer Orientierungssituation wie dieser
zu funktionsdquivalenten Alternativen, und die psychotherapeutische Praxis
wird zu einem Labor der Orientierung an anderer Orientierung. So wie sie Giinter
Godde in seinem an anderer Stelle publizierten Beitrag Das Konzept ,Lebenskunst*
in der psychodynamischen Psychotherapie darstellt, stehen die Orientierungen
des Patienten und der Therapeutin, die sich im ,,Dunkelbereich® ihrer ,,komple-
xen, unsicheren, instabilen und einzigartigen“ Begegnung immer nur an unver-
meidlich vieldeutige Anhaltspunkte der jeweils anderen halten konnen, ,,psy-
chodynamisch” stets fiireinander zur Disposition, loten einander aus, werden
voneinander (im Doppelsinn) mitgenommen, und die Therapie gelingt nur, wenn
beide Seiten dem stattgeben, die Patientin unter Leidensdruck, der Therapeut
professionell. Es handelt sich um ein geradezu modellhaftes Orientierungsge-
schehen, in dem die Orientierungsiiberlegenheit der einen Seite und die Macht,
die ihr entspringt, durchaus erwiinscht ist (dass sie kippen kann, hat Irvin Yalom
in seinem Nietzsche-Breuer-Roman Und Nietzsche weinte schon illustriert). Die
Uber- und Unterlegenheit im Orientierungsgefille scheint hier nicht entweder als
Deutungskunst (Freud) oder als Beziehungskunst (Balint), sondern als Orientie-
rungskunst ins Spiel zu kommen, die beide einschlief3t, als Kunst der Entschei-
dung fiir jeweils hilfreiche Unterscheidungen. So wird offensichtlich verfahren,
und so kdonnte man das Verfahren mdéglicherweise ohne Theoriespaltungen und
Lagerkdmpfe beschreiben. Denn der Begriff der Orientierung iiberbriickt auch die
hier besonders auffilligen Differenzen des Unbewussten und des Bewussten, des
Impliziten und des Expliziten, des Privaten und des Offentlichen, liegt solchen
Unterscheidungen voraus und fiihrt sie zusammen.

16. GUNTER ABEL macht mit seinem Beitrag Quellen der Orientierung den Schritt
vom Verstehen zum Wissen. Er tragt den Begriff der Orientierung in die von ihm
zunachst entwickelte Zeichen- und Interpretationsphilosophie und nun in seine
aktuelle Systematische Wissensforschung ein und zeigt, wie die Philosophie
der Orientierung dadurch bestitigt und bereichert werden kann. Orientierung
schlief3t in der Tat einerseits vielfdltigste Interpretations- und Zeichenprozesse,
andererseits Wissensformen ein. Giinter Abel macht mit seinem Ansatz auf die



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =—— 397

Differenz und Dialektik von Prozess und Struktur auch in der Orientierung auf-
merksam: Sie bildet durch sich anndhernd wiederholende Prozesse Formen oder
Stukturen aus, in denen die Prozesse dann im Weiteren verlaufen — nicht ohne in
ihnen wiederum laufend Verdanderungsprozesse anzustof3en. Auf diese Weise ist
Orientierung, wie Giinter Abel betont, stabil und fliissig zugleich oder kurz: stabil
auf Zeit, und Orientierung kann so mit der Zeit gehen.

Die PO ist mehr an Orientierungsprozessen, Giinter Abel mehr an Orientie-
rungsstrukturen interessiert. So fahndet er nach Quellen des ,,Orientiertseins®,
wie er es nennt, das eben dann erfolgreich ist, wenn es in ungestortem, selbstver-
standlichem Fluss bleibt. Auch Giinter Abel kann dabei, wie er sagt, auf metaphy-
sische oder naturalistische Vorgaben verzichten. Statt um Wahrheit geht es auch
ihm um ,,pragmatische und problemlésende Plausibilitdaten®.

Die Quellen der Orientierung findet er vor allem in (a) ,unseren Lebens-
welten®, (b) ,,unseren Weltbildern“, (c) ,,dem Rationalititsgebot“ und (d) ,,dem
impliziten Wissen“. Der Begriff ,Quelle’ konnte nahelegen, dass hier nun doch
etwas vor der Orientierung vorausgesetzt wird; die genannten Quellen ergeben
sich aber sichtlich selbst aus Prozessen der Orientierung, spielen sich in ihr ein
und werden gleichsam zu ihren Sedimenten. Soweit (a) mit ,Lebenswelt nach
dem spaten Husserl eine nicht schon von Wissenschaft und Technik durchdrun-
gene oder, wie Habermas dann sagte, ,kolonisierte‘ gemeint ist, verzichtet die PO
auf diesen Begriff. Denn Orientierung bezieht problemlos auch Wissenschaft und
Technik ein, operiert schon als geographische mit Karten, Kompassen und Navi-
gationsgerdten. Soweit die ,Lebenswelt‘ jedoch die selbstverstandlich gewordene
Welt ist, in der man sich ohne immer neue Orientierungsunterscheidungen und
-entscheidungen routiniert bewegen kann, gibt sie in der Tat der Orientierung den
unauffilligsten und gerade dadurch starksten Halt. So auch Giinter Abel: ,Die
Selbstverstdandlichkeiten verkdrpern den héchsten Grad an Orientiertheit.“ Sie
miissen jedoch nicht, wie der Begriff Lebenswelt suggeriert, eine {iberschaubare
Einheit bilden — sie wire dann schon nicht mehr selbstverstandlich. Auch (b)
der Begriff des Welthildes, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine bedeutende
Rolle in der Philosophie gespielt hat, setzt noch die Einheit einer Welt voraus,
von der man ein Bild hat. ,Weltbilder sind“, so Giinter Abel, ,verkdrperte Welt-
orientierung.” Doch die festen Bestdnde, die der Begriff des Weltbilds nahelegt,
setzt, meine ich, die Orientierung mit ihren stets beweglichen und unterschied-
lich weiten, auch weltweiten Horizonten eher nicht voraus. Dagegen stimme ich
mit Giinter Abel iiberein, dass (c) auch Rationalitit ,,eine unter anderen Orientie-
rungsleistungen” ist und nicht auf Logik begrenzt werden kann, die als solche, so
Gilinter Abel mit einer gliicklichen Begriffspragung, ,,orientierungs-leer” ist. Die
Passungen und Formen der Kohdrenz konnen, wie es John Richardson auch fiir
Nietzsche geltend macht, sehr vielfiltig sein. Giinter Abel fasst (a), (b) und (c) zur



398 —— Werner Stegmaier

winternen“ Orientierung zusammen und stellt ihr eine ,,externe® gegeniiber, zu
der z.B. Verkehrszeichen, aber auch ,,normative Regelungen und Vorgaben* jeder
Art gehoren. Sie sichern Stabilitdten ,,im menschlichen und gesellschaftlichen
Zusammenleben®, miissen jedoch, wie Giinter Abel betont, stets an interne Ori-
entierung ,,andocken® konnen. Sofern die Orientierung an anderer Orientierung
weitgehend iiber ,,externe“ Zeichen verlauft, gilt dasselbe auch umgekehrt. Die
Orientierung ist ja nicht nur individuelle, sondern kann auch inter-individuelle
und gesellschaftliche sein.

Der Punkt (d) des impliziten Wissens er6ffnet das Feld der Wissensformen —
Gilinter Abel nennt theoretisches, alltigliches, praktisches, technisches, sprach-
lich-propositionales, psychisches, leibliches, emotionales, dsthetisches, mora-
lisches, explizites und eben implizites Wissen. Er unterscheidet und rubriziert
die Wissensformen wiederum daraufhin, wie sie in der Orientierung Bestdnde
bilden. Soweit Orientierung in diesem Sinn Wissen ist, bleibt es zum grofiten
Teil implizit, wird nur im Stérungsfall thematisiert und reflektiert. Wissen ist
aus dieser Sicht fiir die Wissensforschung also nicht auf explizites Wissen zu
begrenzen. Zu ihm gehort dann auch das, was man Kultur nennt, ein Wissen,
das der PO zufolge nach langen und oft anstrengten Einiibungen selbstverstand-
lich geworden ist. Skeptisch bleibt die PO jedoch gegeniiber der Einteilung der
Interpretationen und des Wissens in ,,Ebenen”, die in der Orientierung dann
doch ,,zusammenspielen“ miissen. Ebenen sind analytische Unterscheidungen,
um etwas auseinanderzuhalten, was in der Orientierung nicht auseinanderge-
halten wird, und die PO geht daher vorsichtig mit Ebenenunterscheidungen um,
auch weil sie dazu dienten, Paradoxien unsichtbar zu machen. Doch sicherlich
ist auch die luhmannsche Unterscheidung von Beobachtungen erster und zweiter
Ordnung, von der ich hier wiederholt Gebrauch gemacht habe, eine Ebenenun-
terscheidung; ganz ohne sie kommt man nicht aus. Sehr einleuchtend scheint
mir dagegen Giinter Abels Begriff der Orientierungskraft, die sich in der PO nicht
nur auf Findigkeit beschrankt, sondern eben auch mit Unterscheidungsebenen
sinnvoll umgehen kann und in ihren Weiterungen als Orientierungs-, Urteils-,
Entscheidungs-, Uberzeugungs- und Gestaltungskraft Persénlichkeiten iiber ihr
Wissen hinaus Fiihrungsqualitdten verleiht.

17. Die Orientierungskraft, fokussiert auf ihre ethische Dimension, hat ANDREA
CHRISTIAN BERTINO in seinem Beitrag Vom Zeichen Setzen: Moralische Integritat
und ethische Souverdnitat im Auge. Er setzt bei den Kapiteln der PO zur mora-
lischen und ethischen Orientierung ein und unterwirft sie einer ebenso stren-
gen wie willkommenen Priifung. Nach der PO tritt die moralische Orientierung
dadurch ein, dass die Not anderer dazu nétigt, ihnen beizuspringen, und sich
die Spielrdume der Orientierung im Ubrigen schlieen. Man ,muss‘ dann alles



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten =—— 399

andere zuriicklassen und helfen (z.B. einem Kind, das zu ertrinken droht, auch
wenn man sich dabei selbst in Lebensgefahr begibt, oder Menschenmassen auf
der Flucht vor Biirgerkriegen, auch wenn es eng wird). Uberall, wo Moral im Spiel
ist, geht es, so die These, auch um Note, wie immer perspektivisch und wie immer
dringlich sie eingeschatzt werden modgen. Und wie immer man diese moralische
Notigung auch erkldren mag (soziobiologisch, soziologisch, psychologisch oder
philosophisch), sie erspart das metaphysische Postulat einer absoluten ,Freiheit
des Willens zur Begriindung der Moral, sollte andererseits aber auch nicht wie
von Andrea Bertino auf das Reiz-Reaktions-Schema und damit auf blof3e Instinkt-
haftigkeit reduziert werden. Denn die moralische N6tigung ldsst durchaus Spiel-
raum fiir Reflexion. Auch wenn sie die ,,Form vollstdndiger Inanspruchnahme*
hat, kann man ihr doch auch nicht folgen, bezahlt das dann aber, je nachdem
wie sensibel man moralisch ist, mit schlechtem Gewissen. Die Orientierung ver-
liert in ihrer moralischen N6tigung auch nicht ihre Autonomie, sondern schrankt
sich selbst auf eine moralische Autonomie ein, in der sie wiederum alternative
moralische Entscheidungen treffen kann. Eine Definition der Moral braucht sie
dazu nicht; diese Definition miisste dann ja ebenso unumstritten wie allgemein
bekannt sein. Die blof3e Notigung, bei Noten anderer zu helfen, scheint mir zur
Abgrenzung der moralischen Orientierung auszureichen; dagegen liefe ,selbstlo-
ses Handeln‘ ohne solche Note leer, es wiirde aufdringlich.

So gesehen, wirkt die Unterscheidung der ethischen von der moralischen
Orientierung auch nicht trennend, sondern steigernd. Wenn regelmaflig in
manifesten N6ten geholfen wird, entsteht die generelle Erwartung auf Abhilfe.
Die Erwartung wird zur Norm und damit zur Erwartung auch von Gegenseitig-
keit. Nach der PO setzt hier die ethische Orientierung ein: mit dem Verzicht auf
Gegenseitigkeit, mit der Kraft der Einzelnen, moralische Erwartungen anderer zu
erfiillen, ohne sie selbst an andere zu richten. Ethische Orientierung in diesem
Sinn setzt nicht schon die eigene Moral bei anderen voraus, sondern reflektiert
sie an deren Moralen. Sie unterwirft nicht andere moralische Orientierungen den
eigenen Normen und Werten, sondern ist eine Moral im Umgang mit Moralen,
also, wenn man so will, eine Moral zweiter Ordnung. Moralische Orientierung
hebt sich darin nicht auf, sondern erweitert ihren Horizont, freilich nur dann,
darin hat Andrea Bertino sicher Recht, wenn ihr die Normen und Werte anderer
nicht zu fremd sind und sie mit ihnen darum schlicht nichts anfangen kann.
Umgekehrt kann eine fest normierte moralische Orientierung, auch hier stimme
ich Andrea Bertino ohne weiteres zu, von einer reflektierten Moral so irritiert
werden, dass sie ihr feindlich begegnet; wir (und gerade Philosoph(inn)en der
Orientierung) erleben das standig. Die ethische Orientierung setzt also nicht nur
die Fahigkeit zur Reflexion der eigenen Moral, sondern auch die Schatzung dieser
Reflexion voraus und damit schon komplexere gesellschaftliche Verhiltnisse, in



400 —— Werner Stegmaier

denen Tugenden wie Aufgeschlossenheit fiir und Unbefangenheit gegeniiber
anderen Moralen, Vornehmheit als Verzicht auf Gegenseitigkeit, Nachsicht als
Bereitschaft zu Vergebung, Freigebigkeit oder die Bereitschaft zu unbegrenzter
Gabe und Verantwortlichkeit iiber Verpflichtungen hinaus moglich und plausi-
bel macht. Tugenden dieser Art, im aristotelischen Sinn ethische und dianoe-
tische zugleich, gipfeln nach der PO in ,,ethischer Souveranitat®, einer auch in
schwierigsten, komplexesten, moralische Normierungen sichtlich {iberfordern-
den Handlungssituationen gelingender ethischer Orientierung. Sie kann fiir
andere mit ihren anderen Orientierungen (nicht zur Norm, sondern) zum Zeichen
werden, dass auch in iiberraschenden, nicht planbaren moralischen Situationen
ethisch wiederum iiberraschend, aber plausibel gehandelt werden kann.

Ich schicke dies alles voraus, um den Beitrag Andrea Bertinos zur ethischen
Orientierung angemessen wiirdigen zu kdnnen. Er zeigt in ihrer Prasentation in
der PO, so wie sie als Buch vorliegt, zu Recht eine Liicke, ein ,,Defizit“ auf — im
Uberspringen der moralischen Integritit als Voraussetzung der ethischen Souve-
ranitit. Denn ethisch souverdn wirkt nur, wer als moralisch integer gilt. Wie ethi-
sche Souverdnitdt wird auch moralische Integritat nur in Personen manifest, die
dauerhaft, iiber viele wechselnde Situationen hinweg, die genannten ethischen
und zugleich dianoetischen Tugenden zeigen, derart, dass (a) das, was sie sagen
und was sie tun, in erkennbarer Ubereinstimmung ist; Andrea Bertino nennt
das praktische Kohdrenz. Die Tugenden miissen (b) erkennbar authentisch, sie
diirfen nicht mit Selbstdarstellungsabsichten verbunden sein (auch wenn latente
Selbstdarstellungsabsichten in einer Selbstdarstellungsgesellschaft nie aus-
zuschlieflen sind). Und Personen miissen (c), wenn ihnen Integritit zuerkannt
werden soll, die Tugenden dem Wortsinn nach (cl) Jyollstandig® vereinen und (cz)
,unbestechlich’ bei ihnen bleiben, durch nichts zu korrumpieren sein (auch wenn
die Korruption sehr feine und kaum mehr erkennbare Formen annehmen kann).
Integritédt in diesem Sinn ist Sache der moralischen Orientierung, macht sie voll-
kommen. Andrea Bertino stellt, soweit das in der Kiirze méglich ist, prazise dar,
wie voraussetzungsreich sie gleichwohl im Einzelnen ist, weil sie erneut die Pers-
pektivismus- und die Wahrheitsproblematik und zudem die Opferproblematik ins
Spiel bringt. Fiir uns beide ist ausschlaggebend, dass ethische Souveranitat nur
aufgrund der moralischen Integritdt der Person authentisch und damit plausibel
wird und doch iiber sie hinausgeht. Denn moralische Integritdt wirkt als mora-
lische Autoritat, sie leitet zur Nachfolge an, aber sie befreit nicht. Ethische Sou-
verdnitit beweist, wie Andrea Bertino zeigt, Nietzsches Zarathustra, indem er,
ohne seine moralische Integritat in Frage zu stellen, die Autoritatserwartungen
der ,h6heren Menschen‘ gezielt enttduscht, um dann seinen eigenen, auch fiir
ihn noch offenen Weg zu gehen (,,Das Zeichen kommt*), auf dem sie ihm nicht
folgen kénnen.



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten = 401

18. CLAUDIA WELZ will in dhnlichen Hohenzonen der ethischen Reflexion mit
ihrem Beitrag Paradoxien ethischer und religiéser Orientierung als Neuanfinge des
Denkens im Verbund mit dem philosophischen Denken Neuanfinge des christ-
lichen theologischen Denkens wagen; beide waren in Europa ja immer schon
eng miteinander verflochten. Auch sie bezieht sich dabei auf das Kapitel der PO
zur ethischen Orientierung und thematisiert den Zusammenhang von Integritat
und Identitat, auch dies ein Begriff, demgegeniiber die PO eher skeptisch geblie-
ben ist. Nicht biirokratisch, sondern ethisch betrachtet steht die Identitét einer
Person nie fest, weder fiir sie selbst noch fiir andere; sie wird je nach der Koha-
renz dessen, was sie sagt und tut, immer neu festgestellt. So ist etwa Reue nicht
nur ein Phidnomen der Re-Orientierung des eigenen Handelns, sondern auch
eine Re-Identifikation der eigenen Person, und das gilt ebenso, wenn jemand
fiir die Zukunft mutig einschneidend neue Aufgaben iibernimmt. Auch Identi-
tat aber wird paradox, wenn sie auf wechselnden Identifikationen beruht, und
Paradoxien haben in Kopenhagen mit dem Philosophen-Theologen Kierkegaard
eine denkbar vertraute Heimstatt, an der man theologisch auch jiidische Zeugen
wie Buber, Kafka und Elazar Benyoétz nicht scheut und mit ihnen selbst in die
Abgriinde von Nietzsches grundsitzlichstem Nihilismus blicken kann. Und so
traut sich Claudia Welz auch denkbar nah an die PO und an die Aussicht heran,
gerade in Paradoxen des Denkens Halt zu finden. Das sind schone Aussichten
wiederum fiir die PO.

19. Der ,,Geburtstagsgruf3“ DANIEL KROCHMALNIKS, fiir mich die wandelnde Kom-
petenz in Sachen Judentum, zum Triskaidekalog hat vordergriindig nichts mit der
PO zu tun, lasst sich aber sehr gut in sie iibersetzen. Daniel Krochmalnik legt die
Gebote des Judentums auf faszinierende Weise von der Freiheit der Orientierung
her aus, auch wenn von Freiheit in ihnen nicht die Rede ist.

Vor der Orientierung sind alle Religionen gleich. Sie alle geben Einzelnen,
Gemeinschaften, Volkern und Reichen {iber die Zeiten hinweg gehaltvolle Ori-
entierungen und explizit einen Halt an Unbegreiflichem. Im Judentum geschah
das auf besonders klare und eindrucksvolle Weise. ,Tora‘ heif3t nach manchen
jlidischen Gelehrten — nie allen, darauf wird Wert gelegt — selbst ,Weisung®, ,Ori-
entierung’, und Daniel Krochmalnik bestatigt das im Namen Martin Bubers. Nach
der Tora ist die Tora im Kern von Gott selbst geschrieben, also von Grund auf
selbstbeziiglich. Sie hat darum auch keine Scheu vor Tautologien, Widersprii-
chen und Paradoxien. Gott nannte sich Gott (JHWH) laut der Tora auf Grund
einer bestimmten Leistung fiir das von ihm auserwahlte Volk: der Befreiung der
Hebréer aus dem ,Sklavenhaus‘ Agypten. Sie war mit einer Neuorientierung ihres
gesamten Lebens verbunden, versetzte die Hebrder in eine vollig neue Situation,
lief3 sie iiber 40 Jahre, also eine ganze Generation, hinweg unter schwierigsten



402 =—— Werner Stegmaier

Bedingungen ein neues Leben in der Wiiste lernen. Die explizite Orientierung
dafiir gab er ihnen in seinen von ihm selbst auf steinernen, aber zerbrechlichen
Tafeln geschriebenen Geboten. Sie waren in Stein gehauen, aber nicht steinern.
Sie haben der Ubersichtlichkeit halber eine begrenzte Zahl, aber man kann sie
unterschiedlich zihlen, etwa als 13 (triskaideka) statt als 10 (déka). Als Gebote
waren sie ein ,Joch’, aber das Volk nahm sie im freien Bund mit Gott als Selbstver-
pflichtung an; man kann sie, so Daniel Krochmalnik, als ,,Magna Charta der Frei-
heit“ zu lesen. Sie waren etwa zur Hélfte am Verhéaltnis der Menschen zu Gott, zur
anderen Halfte an typischen Situationen ihres personlichen und ihres Gemein-
schaftslebens orientiert und lief3en durch die Pragnanz ihrer Formulierung weite
Spielrdume ihrer Auslegung, die nicht von Priestern durch eine systematische
Dogmatik eingeengt, sondern durch das Studium der Tora, das jedermann offen-
stand, immer mehr erweitert und verfeinert wurden. Nach der jiidischen Tra-
dition enthalten die von Gott geschriebenen Gebotstafeln zwischen den Zeilen
die ganze Tora; er habe sie Mose und mit ihm den Hebrdern miindlich mitge-
teilt: Eine Lebensorientierung braucht unterschiedliche Pfade. Die Tora, so wie
sie schliefllich kanonisiert wurde, schlief3t vielfaltigste Berichte, Geschichten,
Spriiche, Gebete, Lieder ein, die nicht weniger orientieren als Gebote und Lehren.
Sie wurden in mutigen und auch phantasievollen Auslegungen zu immer neuen
Orientierungen genutzt, wobei sich jeder Gelehrte friitheren verpflichtet, aber
auch zu Neuerungen berechtigt sah. Dabei bezog man sich stets auf das Ganze
der Tora und alles in ihr auf alles Ubrige, ohne zu glauben, man kénne dieses
Ganze je vollig durchdringen und so, trotz aller Genauigkeit und Griindlichkeit
der Auslegung, zu einer definitiven Auslegung zu kommen. Auch auf diesem
Weg kam ein wiederum verbindliches Gesetz, die Halacha, mit einer wiederum
begrenzten, nun aber stark erweiterten Zahl von Vorschriften, den 613 Mizwot,
zustande, die das ganze alltdgliche Leben durchdrangen und dadurch stets an
seine angestammte Orientierung durch Gott erinnerten. Auch dabei blieb nichts
unumstritten, und dennoch oder eben deshalb erhielt sich auf diese Weise eine
Gesamtorientierung, die einem Volk iiber Jahrhunderte und Jahrtausende hinweg
zu leben, oft unter bedrohlichsten und morderischsten Umstanden zu iiberleben
half und ihm bis heute die Lebensfreude bewahrte.

VI. Folgefragen

20. Eine PO wird nie abgeschlossen sein, weitere Forschungsfelder tun sich auf.
Der PO, so wie sie vorliegt, ging es zundchst um die bisher kaum beachtete Struktur
der Orientierung in der Gegenwart und im Blick auf die Zukunft. Dabei hat sie den



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten = 403

Umgang mit der Geschichte nur am Rande beriicksichtigt. ANDREAS RUPSCHUS
geht ihn in seinem grundlegenden Beitrag Wie orientiert Geschichte? nun an.
Er er6ffnet ihn mit der lapidaren These ,,Die Geschichte besitzt Autoritdt®. Jede
Orientierung stiitzt sich auch auf Geschichte, schon weil sie aus der Geschichte
erwachsen ist. Andreas Rupschus zeigt, wie die Autoritdat der Geschichte fiir
politische Prognostik, also die Zukunftsorientierung, und die Selbststabilisierung
der moralischen Orientierung, also die Gegenwartsorientierung, genutzt wird.
Mir scheint das {iberzeugend, und so bleibt mir nur, wie bei allen Beitragen dieser
Abteilung, meinerseits weiterfithrende Riickfragen zu stellen.

Dass Geschichte Autoritdt besitzt, galt sicher fiir die alten Romer, die auf
den mos maiorum und seine exempla mafigeblich die Selbstlegitimation ihres
familidren und politischen Handelns bauten, und der Atem der R6mer und ihres
Umgangs mit der Geschichte reichte bis weit in die Neuzeit hinein. Aber gilt es
noch fiir unser Verhiltnis zu den Alten? Demokratie etwa hat sich in ihren Kon-
texten und Strukturen seit den alten Griechen so sehr verdndert, dass man sich,
auch wenn sie den Namen und das Modell fiir sie gegeben haben, heute kaum
noch an ihnen orientieren kann und es darum auch weitgehend bei historischer
Erinnerung belasst. Erfreulicherweise trifft das in vielen Fillen auch fiir ungliick-
selige Handlungsmodelle wie Kriege unter Erbfeinden zu. Fiir mutige politische
Fiihrungskrafte scheint es nicht mehr allzu schwer zu sein, sich dariiber hin-
wegzusetzen und ,politische Wenden‘ zu vollziehen. Die koselleckschen ,Wie-
derholungsstrukturen‘ sind in der modernen Fluktuanz der gesellschaftlichen
Ordnungen offenbar immer briichiger geworden und damit auch die Prognostik
aus der Vergangenheit immer prekirer (,Wir haben immer so gehandelt, also ...°).
Ahnliches gilt, wiewohl es da, wie Andreas Rupschus zeigt, erhebliche Differen-
zen geben kann, auch fiir die Routinen des individuellen und inter-individuellen
Lebens; jlingere Generationen erleben in modernen Gesellschaften auch schon
andere Welten. Erfahren wir Geschichte heute also nicht eher an ihrer Unwie-
derholbarkeit? Mogen die Zeithorizonte unserer wissenschaftlichen Orientie-
rung immer weiter geworden sein, so wurden offenbar die Zeithorizonte unserer
politischen und personlichen Orientierung immer enger. Man muss heute, wie
der Umgang mit den allgegenwartigen ,Krisen‘ zeigt, politisch und persénlich
offenbar viel mehr ,auf Sicht fahren‘. Hat Geschichte dann noch Autoritéit, wenn
,Autoritat® heifdt, dass sie unbefragt zum Maf3stab der eigenen Orientierung
genommen wird?

Sicherlich muss man Geschichte als das, was geschehen ist, von Geschichte
als dem, was erinnert und geschrieben wird, unterscheiden. Die erstere haben
wir aber nur in der letzteren. Die geschehene Geschichte diirfte trotz ihres sich
beschleunigenden Wandels tief pragen, im persénlichen sicher noch mehr als im
politischen Bereich, wenn auch nicht mehr durch klar umrissene Modelle, eher



404 —— Werner Stegmaier

schon durch einschneidende Erfahrungen, die in giinstigen Fallen zu Wiederho-
lungswiinschen, in ungiinstigen Fillen zu Wiederholungszwangen, in Extremfal-
len zu [llusionierungen hier, Traumatisierungen dort werden kénnen. Geschichte
orientiert dann nicht durch Autoritét, sondern einfach durch ihr Geschehen-Sein.
Andererseits hat die moderne Geschichtsschreibung fraglos hohe Autoritiat, man
kann sich iiber alles Geschehene von Belang heute in scharferer Auflosung und
hoherer Zuverlassigkeit informieren denn je. In dem Zusatz ,von Belang‘ steckt
freilich Selektion, und alle Geschichtsschreibung beruht bekanntlich auf hoch-
gradiger Selektion, deren Perspektiven sich rasch dndern kdnnen, so dass sich
nicht nur Geschichte, sondern auch Geschichtsschreibung laufend iiberholt.
Nimmt man sie dann noch unbefragt zum Maf3stab der eigenen Orientierung,
oder ldsst man nicht auch hier immer eine Beobachtung zweiter Ordnung mitlau-
fen, der Beobachtung der Perspektive der jeweiligen Geschichtsstudie? Andreas
Rupschus empfiehlt die Beobachtung zweiter Ordnung in ethischer Hinsicht,
wenn moralische Orientierungen durch geschichtliche Orientierungen bestarkt
werden; sie empfiehlt sich sicher auch fiir die geschichtliche Orientierung selbst,
und fiir Historiker ist sie vollig geldaufig. Der Autoritdtsverlust, der in der Per-
spektivierung der Geschichtsschreibung liegen mag, ist fiir eine PO aber auch ein
Gewinn. Er bestdtigt, dass es, wie auch Andreas Rupschus bekraftigt, auch in
der Geschichte keine unveranderlichen Anhaltspunkte gibt, sondern dass man
sie mit ,,historischem Sinn“, wie Nietzsche ihn nannte, zu wahlen und sich im
Ganzen mehr denn je auf die Perspektivitdt, Situativitdt und Selektivitat auch
aller historischen Orientierung einzustellen hat. Die Geschichtsschreibung ist mit
einem Wort offenkundig ebenfalls entscheidbar geworden. Nietzsche lief3 seinen
Zarathustra sich damit plagen, von der Vergangenheit erlost zu werden, an der
das Wollen ende, und dazu kommen, sie ihrerseits zu erlésen, indem er ihre
Bruchstiicke von sich aus zu einer Zukunft zusammenfiigen und sich dadurch
mit der Zeit vershnen wollte. Ist das nicht, die Orientierung durch Geschichte
philosophisch betrachtet, schon geschehen?

21. MATTHIAS SCHLICHT von Rabenau widmet sich in seinem Beitrag Kompetenz
als Schliisselbegriff der Bildungstheorie — Vorschlag einer orientierungsphilosophi-
schen Fundierung einem weiteren offenen Forschungsfeld der PO, der Konzeption
von Bildung, insbesondere der schulischen Bildung. Er schldgt vor, den Begriff
der Bildung zu entidealisieren und durch den Begriff des Erwerbs von Kompe-
tenzen zu ersetzen, ohne ihn erneut zu ideologisieren. Kompetenz kann dann
einerseits sehr weit, andererseits sehr differenziert etwa als Handlungs-, Sach-,
Methoden-, Sozial- und Selbstkompetenz, emotionale, moralische, kreative und
auch, wenn man das will, spirituelle Kompetenz gefasst werden. Ihr Begriff steht
zwischen dem des Wissens und der Tugend, streift aber die Bindung an feste



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten = 405

Bestinde (,Wissensbestinde) und moralische Wertungen ab, zielt auf blof3e
Handlungsfahigkeit in Orientierungssituationen. Wird Kompetenz als Fahigkeit
definiert, ,,in konkreten Situationen aus gegebenen Wissensbestdnden diejeni-
gen Informationen herauszufiltern, die Entscheidungen und Handlungen ermdég-
lichen konnen“, so kommt sie der Orientierung iiberhaupt gleich, in der doch
ihrerseits vielfdltige Kompetenzen oder ,Krdfte* zu unterscheiden sind. Anderer-
seits ldsst sich in der Orientierung kein besonderes Subjekt isolieren, das {iber
solche Kompetenzen umstandslos verfiigen wiirde; ihre Grenzen sind eben die
Kompetenzen, die sich in ihr ausgebildet haben.

Stellt man in der Schulbildung vom Ziel der Mitteilung bloler Wissensbe-
stande auf das Ziel des Erwerbs von Orientierungskompetenzen um, wird die
Unterscheidung von Lehren und Lernen fragwiirdig; nicht nur die Schiiler(innen),
auch die Lehrer(innen) sind betroffen. In Lehrbiichern werden Wissensbestédnde
nicht als Anhaltspunkte dargeboten, wie Mathias Schlicht vielleicht zu entgegen-
kommend annimmt, und auch nicht wie Ideen in Platons Dialog Parmenides —
noch einmal Platon! —, iiber deren Sinn erst ihr rechter Gebrauch entscheidet,
sondern eben als fiir jede und jeden gleich giiltige Wissensbestande. Dass sie
der Lebensorientierung dienen sollen, ist zwar ein alter padagogischer Spruch;
wie er eingeldst werden soll, bleibt aber den Schiiler(innen) iiberlassen; die
Lehrer(innen) haben in der Regel damit nicht mehr viel tun. Begriindet ist das
eben darin, dass Orientierung und ihre Kompetenzen nur sehr begrenzt gelehrt
und auch nur begrenzt eingeiibt werden kénnen. Nach aller Erfahrung haben
Orientierungsfahigkeiten echte personliche Grenzen, die nur in Spielriumen zu
erweitern sind. Wissenbestdnde kann man mit Flei3 vermehren, Orientierungs-
fahigkeiten weit weniger, was — Mathias Schlicht weist selbst darauf hin — Kant
schon fiir die Urteilskraft geltend gemacht hat. Das gilt nun aber nicht nur fiir die
Schiiler(innen), sondern auch fiir die Lehrer(innen). Setzt man bei Orientierungs-
kompetenzen an, wire das Lehrer(innen)-Schiiler(innen)-Verhéltnis ebenfalls als
Orientierung an anderer Orientierung zu begreifen, in dem auch die Lehrer(innen)
laufend neue Orientierungskompetenzen erwerben miissen, ndamlich sich jeweils
auf eine Klasse, ihre einzelnen Schiiler(innen) und deren jeweilige Lernsituatio-
nen so einzustellen, dass Schiiler(innen) an Lehrer(innen) etwas tiber Orientie-
rung an anderer Orientierung lernen konnen. Das klingt theoretisch trivial, ist
in der Praxis bekanntlich aber schwierig und wird beim modernen Inklusions-
Unterricht noch weit schwieriger. Auch hier ist wieder vom Meister der Beobach-
tung zweiter Ordnung, Luhmann, zumindest theoretisch einiges zu lernen. In
seinen Schriften iiber die Erziehung geht er von der Beobachtung aus, dass im
Klassenunterricht notgedrungen die meisten Schiiler(innen) die meiste Zeit ruhig
zu warten haben, bis sie ,dran sind‘ — und eben in dieser Zeit beobachten konnen,
wie die Lehrer(innen) sie beobachten und beachten oder nicht. Sie lernen also vor



406 —— Werner Stegmaier

allem und iiber viele Jahre hinweg konzentriert Beobachtungsverhalten und im
traditionellen Frontalunterricht, der sich zur Ubermittlung von Wissensbestin-
den besonders anbietet, dass Lehrer(innen) immer ,dran sind‘, Schiiler(innen)
selten. Sie lernen unfreiwillig, dort abzuschweifen, abzuschalten, auszusteigen,
wo ihnen der Unterricht nicht das bietet, was sie erwarten, sie erlernen die Kom-
petenz der Selektion von Wissensbestinden (,Was soll ich damit anfangen?),
ohne die Wissensbestdnde jedoch schon iiberschauen zu kénnen, also inkom-
petent. Auch Lehrer(innen) wissen das natiirlich und versuchen mit abwechs-
lungsreicheren Unterrichtsmethoden gegenzusteuern. Doch dabei sind sie dem
Orientierungsgeschehen in Lernsituationen ihrerseits weit starker ausgesetzt und
konnen darin wie Schiiler(innen) mehr oder weniger erfolgreich sein. Sie miissen
ihrerseits oft miihsam lernen, so mit ihm umzugehen, dass sie darin nicht unter-
gehen. Unter Orientierungsgesichtspunkten verlangt die moderne Schulbildung
auf beiden Seiten mehr und héhere Kompetenzen, und Schiiler(innen) und
Lehrer(innen) riicken darin enger zusammen.

22. Schon mit einigem Humor erinnert HUBERTUS BUSCHE die PO an den Orien-
tierungswert der vestimentdren Zeichensprache, den sie ebenfalls schméahlich
iibergeht. Im ja sehr ausfiihrlichen Sachregister miisste ,Kleidung‘ zwischen
,Kirche‘ und ,Koexistenz‘ erscheinen, erscheint aber nicht. Thr Orientierungs-
wert oszilliert tatsdchlich, nach der systematischen Untersuchung, die Huber-
tus Busche vorlegt und der von meiner Seite schlechthin nichts hinzuzufiigen
ist, zwischen strengem Ritual und lockerem Nebeneinander, und in dieser Oszil-
lation werden die Zeichen bezeichnend. Man sieht nicht einfach die Zeichen,
sondern sieht sie in den Spielrdiumen des vestimentdr zu einer bestimmten
Zeit Moglichen und Unmdéglichen und schlief3t von ihnen aus auf die Person,
die sich willentlich in ihnen zeigt. Denn mag man fiir seinen Koérper und sein
Gesicht wenig konnen, fiir deren Drapierung schon, und umso aussagekraf-
tiger sind die vestimentdren Zeichen. Eben weil sie, sofern nicht Uniformitat
oder schlichter Mangel die Spielrdume beschneidet, klar Sache der Entschei-
dung sind, sprechen sie fiir die oder den, die da entscheiden, aber wiederum
in betrdchtlichen Spielrdumen, denn sie konnen stets anders wahrgenommen
werden, als sie gedacht waren. Dass der Sinn der Entscheidung fiir sie niemals
ganz klar ist, macht sie gerade interessant und umso mehr fiir die, die ein
besonderes Interesse an eigener vestimentdrer Zeichengebung haben. Da es
aber auch Leute gibt, die auf Kleidung ,wenig Wert legen‘, wenn sie nur das zu
Bedeckende bedeckt und gegebenenfalls das zu Warmende warmt, beschrankt
sich der vestimentdre Orientierungswert wiederum, zumal es auf der anderen
Seite auch Leute gibt, die alles Mogliche anziehen kénnen und trotzdem gut
aussehen. Man konnte von vestimentarer Souveranitdt sprechen. Die Zeiten, als



Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten = 407

Kleider wirklich noch Leute machten, scheinen vorbei zu sein, seit Topmanager
auch im Pullover auftreten und Minister und Regierungsschefs sich ohne Kra-
watte vereidigen lassen konnen.

Hubertus Busche fiihrt hier eine hilfreiche Unterscheidung ein, die von
Vorab- und Zusatzorientierung. Sie verweist nicht nur auf ein je unterschiedliches
Maf an Orientierungsbedarf in unterschiedlichen Situationen, sondern expliziert
auch gut die Rekursivitdt der Orientierung, ihre laufend neue Abgleichung beim
laufenden Auftauchen neuer Anhaltspunkte. Ihre Beachtung macht die Orientie-
rung um-, weit- und vorsichtiger oder kurz: sensibler gerade in der oft so heiklen
Orientierung an vestimentdrer Orientierung. Hubertus Busche nennt sie, auch
dies scheint mir ein gliicklicher Begriff zu sein, ,,Gefdhrlichkeitscheck®. Es geht,
wie in aller Orientierung, darum, die Gefahr des blof3en Mitlaufens einerseits und
des demonstrativen Auffallens andererseits zu minimieren und auf iiberschau-
bare Risiken des erwartbaren Gefallens zu reduzieren. Uber die Orientierung im
Allgemeinen lernt man ferner daraus, dass Anhaltspunkte erst orientieren, wenn
sie mit anderen zusammen Muster ergeben, also wie Kleider passen und sitzen,
und darum so lange gesichtet werden, bis sie passen und sitzen. Sie sind dann
immer noch eigene Beobachtungsmuster, die beim Auftauchen neuer Anhalts-
punkte — ein weiteres, nicht ganz so passendes Accessoire — rasch danebenliegen
kénnen. Aber dabei bleibt doch immer die Freude an den Zeichen und am Deuten
der Zeichen, auf eigenes Risiko.

23. Halb humorvoll, halb ernsthaft analysiert schlief3lich SiLvio PFEUFFER den
Humor in der Orientierung, oder, wenn man noch einen Schritt weiter gehen will,
den Humor der Orientierung, und dies am halbernsten Komiker Olli Dittrich und
seiner, so die Wikipedia-Definition, televisiondren ,Improvisationskomiksen-
dung® Dittsche, in der Dittrich, stets im Bademantel {iber sehr 1dssigen Tages-
klamotten, also nur halb angezogen, ganz eigene vestimentdre Zeichen sendet.
Will, so Silvio Pfeuffers Vermutung, die PO mehr vom wahren Leben zeigen, so
konne man hier das wirklich wahre Leben und damit auch die wahre Orientie-
rung kennenlernen. Das konnte stimmen. Denn Improvisationskomik fordert
allerhochste Orientierungskunst, und wenn sie im Fernsehen gezeigt wird und
dies live, steht sie unter allerscharfster Beobachtung, die, wenn riickgekoppelt,
die Kunst zu weiteren Hohen antreibt. Dabei ist die Improvisation, wie bei einer
Seriensendung kaum anders moglich, von peinlich genau eingehaltenen Ritua-
len durchsetzt, von Anfang also paradox, und die gesendete Komik lebt weiter
von paradoxen Verdrehungen des Verstdndlichen ins Unverstandliche und des-
orientierenden Orientierungen. Am ehesten muss man dariiber lachen, dass man
bei dieser angestrengt inszenierten Improvisationskomik gar nicht lachen muss;
selbst das Lachen wird paradoxiert.



408 =—— Werner Stegmaier

Silvio Pfeuffer spielt Grundfiguren der PO auf Dittsches Klaviatur noch einmal
durch. Es geht. Wenn Dittsches mit Halbwissen untersetztes halbphilosophisches
Gelaber in der Imbissbude ,,die alltdgliche Orientierung auf eine zugleich lustige
wie tiefsinnige Art und Weise repréasentiert” (oder halb lustige, halb tiefsinnige?),
dann ist zumindest die Orientierung und dann auch eine Philosophie, die sich
auf die Orientierung einldsst und sie zum Anfang aller Philosophie machen will,
herzlich oder doch halb zum Lachen, das vollends stecken bleibt, wenn man
darin wirklich das ,,wirklich wahre Leben* mit seinem moglicherweise wirklichen
philosophischen Tiefsinn wiedererkennt. Wenn Metaphysik von den Bedingun-
gen der Orientierung absieht, um auf vermeintlich festen Boden parmenideisch
runder Ganzheiten zu kommen, potenziert die Improvisationskomik die Bedin-
gungen der Orientierung, um runde Ganzheiten als Seifenblasen einer Halbwelt
durchsichtig zu machen, die irgendwann wieder platzen. Orientierung kann,
erkennt man so, auch Seifenblasen erzeugen und wieder platzen lassen und sie
kann sich andererseits selbst an Halbheiten und in Halbwelten orientieren. Sonst
hiatte sie nichts zu lachen. Sie hat die Spielrdume, die Vielschichtigkeiten, die
Komplexitdten dazu, und wir diirfen sie dafiir bewundern. Und Lachen, woriiber
auch immer, ist seinerseits ein Modus der Orientierung: Alles allzu Ernste zer-
platzt unter Lachen wie Seifenblasen oder Luftballons. Mit Humor pufft unsere
Orientierung alle Orientierungsbeschwernis einfach aus und lasst die Situation,
wie sie ist, pfff. Auch eine Philosophie der Orientierung sollte das kénnen.





