
Nachwort





Werner Stegmaier
Zur Philosophie der Orientierung.  
Fragen und Antworten 
Die Philosophie der Orientierung [PO], als philosophischer Entwurf und als 
Buch, in dem er vorliegt, wird hier konzentriert diskutiert. Die meisten, die zu 
diesem Band beitragen, stellen Herzstücke ihres Denkens in ihren Horizont. Das 
bedeutet nicht schon, dass sie sich auf die PO verpflichtet hätten. Sie orientie-
ren sich an ihr, und eben dazu, zu einer Orientierung an anderer Orientierung 
ohne Verpflichtung auf eine gemeinsame Wahrheit, lädt die PO ein. Nur indem 
man sich in die Nähe einer Philosophie begibt und sich zugleich Distanz zu ihr 
vorbehält, kann man sie in Frage stellen, ihr andere Seiten abgewinnen, ihr 
neue Felder eröffnen, sie weiterführen. Das ist hier, wenn ich als Autor der PO 
das in aller Befangenheit sagen darf, in erstaunlicher und beglückender Weise 
geschehen. Allen, die sich an diesem Austausch mit der PO beteiligt haben, sage 
ich herzlichen Dank, besonders aber den jungen Herausgeber(inne)n, die viele 
Jahre lang mit mir an der Universität Greifswald zusammengearbeitet haben, und 
Gertrud Grünkorn, die auch diesen Band, wie so viele andere Bände zuvor, die ich 
geschrieben oder herausgegeben habe, im Verlag De Gruyter verantwortet. 

Ich werde, weil sich die Zugänge – auch das ganz im Sinn der PO – stark 
unterscheiden, auf jeden Beitrag einzeln antworten, zugleich aber versuchen, 
sie im Horizont der PO zu verknüpfen. Ich folge dabei ohne Rücksicht auf Alter, 
Würde, Geschlecht und Nationalität der Autor(inn)en (das braucht man heute 
nicht mehr zu betonen) Gesichtspunkten der PO selbst und ordne die Beiträge 
nach der Art der Fragen an, die sie an die PO stellen: 
I.	 Grundfragen: Ist der Ansatz der PO haltbar (1.–3.)?
II.	 Anwendungsfragen: Lassen sich von ihr aus andere Philosophien, auch 

und gerade ältere, neu erschließen (4.–5.)?
III.	 Rückfragen: Sind ihre möglichen sachlichen und historischen Quellen hin-

reichend berücksichtigt (6.–7.)?
IV.	 Anschlussfragen: Wird sie einer ihrer wichtigsten Quellen, der Philosophie 

Nietzsches, gerecht? Und umgekehrt: Entspricht Nietzsches Philosophie 
heute noch den Erwartungen an eine PO (8.–12.)?1 

1 Dieselbe Frage könnte man im Blick auf Niklas Luhmanns soziologische Systemtheorie stellen. 
S. dazu mein gleichzeitig erscheinendes Buch Luhmann meets Nietzsche. Orientierung im Nihilis-
mus, das Nietzsches Philosophie und Luhmanns Systemtheorie im Horizont der Philosophie der 
Orientierung systematisch aufeinander bezieht. 



376   Werner Stegmaier

V.	 Nachfragen: Ließen sich zentrale Themen der PO nicht erheblich weiter ver-
folgen, als es bisher geschah, das Unverfügbare (13.), das Verstehen (14. u. 
15.), das Wissen (16.), das Verhältnis von Moral und Ethik (17.) und von Ethik 
und Religion (18.) und hier wieder der Sinn der Gebote des Judentums auch 
für die moderne Orientierung (19.)?

VI.	 Folgefragen: Könnte und müsste man von der PO aus nicht weitere Themen-
felder erschließen, zu denen sie wenig oder gar nichts sagt, etwa die Orientie-
rung durch Geschichte (20.), die Konzeption der Schulbildung (21.) und der 
Orientierungswert nicht nur des leiblichen Habitus einer Person und ihres 
Gesichts, sondern auch der Kleidung (22.)? Und da das Letztere nicht ohne 
Humor abgeht, wie steht es mit dem Humor in der PO, hält sie Lachen und 
Lächeln aus, hat sie auch dafür Spielräume, kann sie, mit einem Wort, noch 
einmal Nietzsches Wort, nicht nur heiter, sondern auch fröhlich sein (23.)?

Bei den einleitenden Grundfragen, bei denen der ganze Ansatz der PO auf dem 
Spiel steht, muss ich etwas ausführlicher sein als bei den folgenden und bitte 
dafür um Nachsicht.

I. Grundfragen
1. Francesco Totaro stellt in seinem Beitrag Orientierung, Perspektive, Wahr-
heit: Versuch einer Verbindung seinen an Parmenides orientierten Ansatz syste-
matisch dem der PO gegenüber, die eben die parmenideische Tradition zu über-
winden versucht, und lädt ein, den „Weg zu einer gemeinsamen Wahrheit“ zu 
gehen. Parmenides wollte um der einen Wahrheit willen die Perspektivität der 
Orientierung ausschließen und riskierte dazu den Ausschluss der Zeit aus dem 
Denken. Seine Lehre von der Wahrheit als Einheit von Denken und Sein wurde 
plausibel in einer auf Dauer gestellten Welt, einem kósmos, in dem alles in 
schöner Ordnung einander zugehörte und auf Ewigkeit angelegt war. Die schöne 
Ordnung hat sich inzwischen aufgelöst, in der Neuzeit hat sich das philosophi-
sche Denken auf die Möglichkeit seines bloßen Selbstbezugs gestützt und ist zum 
Sein in Distanz getreten; die Wahrheit wurde von Grund auf fraglich. Seit dem  
19. Jahrhundert hat es sich schließlich ganz auf eben das eingelassen, was Parme-
nides ausgeschlossen hatte, die Zeit. Inzwischen ist nichts mehr, auch das philo-
sophische Denken selbst nicht, vor der Evolution sicher, dem fortlaufenden kon-
tingenten Selektionsgeschehen ohne vorbestimmten Fortschritt. Mit dem Begriff 
der Orientierung kann sich die Philosophie eben darauf einstellen.



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     377

Orientierung besteht unbestritten darin, sich in neuen Situationen welcher 
Art auch immer zurechtzufinden, mit ihnen zurechtzukommen und sie in diesem 
Sinn zu bewältigen. Dazu hat sie unter Ungewissheit Entscheidungen zu treffen, 
die hinreichende Gewissheit zum Handeln schaffen. Ihre Entscheidungen sind 
durch den Erfolg früherer Orientierungen, eigener und fremder, bestimmt; 
frühere Orientierungen schränken die aktuelle Orientierung ein und richten sie 
aus, bestimmen ihre jeweiligen Standpunkte und Horizonte, perspektivieren sie. 
So operiert die Orientierung reflexiv und rekursiv. Sie schließt einerseits laufend 
an sich selbst an und kann andererseits mit ihren Orientierungsentscheidungen 
die Situation so verändern, dass wieder neue Orientierung nötig wird. In ihrer 
Perspektivität, Reflexivität und Rekursivität hat sie Halt und Flexibilität zugleich, 
hat sie ein zeitloses Sein weder vor sich noch in sich, sondern bleibt zeitlicher 
Prozess. Insofern ist das Orientierungsdenken ein Gegenentwurf zum parmeni-
deischen Denken.

Es geht auch nicht mehr von Einheit, sondern von Differenz aus, der Diffe-
renz von Orientierung und Situation, die sich abhängig voneinander laufend 
verändern: Orientierung ist jeweils eine Orientierung in dieser Situation, und 
Situation ist jeweils eine Situation dieser Orientierung. So ist auch die Differenz 
in sich zeitlich, und auch ihr ist nichts Zeitloses vorgegeben. Der „Überstand“ 
der Orientierung „gegenüber der Situation“, wie Francesco Totaro ihn nennt, ist 
nicht „transzendental“, wenn „transzendental“ im kantischen Sinn heißt, wech-
selnden Situationen gerade entzogen zu sein. Er ist aber auch nicht „empirisch“, 
sofern er selbst nicht beobachtbar, sondern Voraussetzung aller Beobachtungen 
ist. Die PO verzichtet darum auf die Unterscheidung von transzendental und 
empirisch überhaupt, ebenso auf die ältere von Verstand und Sinnlichkeit, die 
in der Orientierung nicht sinnvoll zu trennen sind. Schon Kant stellte zu seinem 
Erstaunen fest, das Rechts und Links weder wahrgenommen noch begrifflich 
erfasst werden können, und ebenfalls nach Kant sind Verstand und Sinnlichkeit 
im Erkennen ja gerade nicht getrennt, wenn das Erkennen nicht blind oder leer 
sein soll. 

Die PO setzt die Differenz von Orientierung und Situation dennoch als arché 
an, als Anfang oder Prinzip, mit dem alles Übrige beginnt und hinter das man 
nicht zurückgehen kann und das insofern zeitlos ist. Ein solcher Anfang ist daher 
paradox. Mit Paradoxien startete auch Parmenides; sein Schüler Zenon buch-
stabierte sie sorgfältig aus, er, um zu zeigen, dass Zeit nicht denkbar ist und als 
solche auch nicht sein kann. Das Denken selbst aber sollte zeitlos sein und war 
doch unleugbar ein zeitlicher Prozess, also ebenfalls zugleich zeitlos und zeitlich, 
also paradox. Der Ursprung der Paradoxie liegt demnach nicht in der Verneinung 
oder Bejahung der Zeit, sondern, wie Aristoteles dann gesehen hat, im Denken 
der Zeit überhaupt: Sie kann, sofern sie zugleich immer dieselbe und eine andere 



378   Werner Stegmaier

ist, nur widersprüchlich gedacht werden. Alles, was der Zeit angehört, nimmt an 
ihrer Paradoxie teil. Gerade Paradoxien bieten aber die Chance zu einer „gemein-
samen Wahrheit“: sofern sie zwingen, einander widersprechende Alternativen 
zugleich für wahr zu halten, wie im berühmten Fall Wahrheit und Lüge, wenn 
jemand sagt, ,ich lüge‘. Paradoxien schaffen so eine neue Freiheit im Denken: in 
Gestalt von Alternativität oder Entscheidbarkeit. 

Darin kommen parmenideisches und Orientierungsdenken tatsächlich 
zusammen. Denn so wie Parmenides ausdrücklich auf die Entscheidung drängte, 
die Zeit aus dem Denken auszuschließen, steht auch die durch und durch zeitli-
che Orientierung stets vor der Entscheidung, in der Zeit etwas festhalten, also aus 
ihr ausschließen, um auf Zeit ,Halt‘ zu finden. Das parmenideische Denken bleibt 
insofern eine orientierungsnotwendige Option. Und Parmenides hat bekanntlich 
auch das, was wir Logik nennen, die von wechselnden Situationen unabhängige 
Regelhaftigkeit des Denkens, auf den Weg gebracht. Wenn die Logik, wie Aris-
toteles sie dann formuliert hat, verlangt, dass demselben in derselben Hinsicht 
nicht zugleich Gegensätzliches zukommen kann, schließt sie ebenfalls die Zeit 
aus, aber wiederum nur auf Zeit; denn nacheinander kann ja durchaus demsel-
ben in derselben Hinsicht  Gegensätzliches zugeschrieben werden (jetzt lüge ich, 
gleich sage ich die Wahrheit). Soweit wir uns auf die Logik verlassen, und das 
müssen wir, wenn wir zuverlässig miteinander kommunizieren wollen, sind noch 
immer Parmenideer. Aber wir setzen in der Orientierung die Logik nicht immer 
schon voraus und zumal dann nicht, wenn wir neue Situationen zu erschließen 
und erst herauszufinden haben, ob wir uns hier an eine Logik halten können und 
wenn ja, an welche unter der Vielzahl der jeweils möglichen. Erst im Rückblick, 
wenn wir ein Orientierungsgeschehen zu rechtfertigen haben, versuchen wir uns 
an eine Logik zu halten. Parmenideisches Denken ist dem Rechtfertigungskon-
text, Orientierungsdenken dem Erschließungskontext verpflichtet; beide greifen 
eng ineinander.

So wäre durchaus eine „gemeinsame Wahrheit“ denkbar. Francesco Totaro 
schlägt für sie den Begriff einer „perspektivischen Wahrheit“ oder eines „Wahr-
heitsperspektivismus“ vor, und ich kann dem so weit folgen, wie Wahrheit in, 
nicht jenseits des Orientierungsgeschehens gedacht wird. Denn entzieht man die 
Wahrheit dem Orientierungsgeschehen und damit, in parmenideischer Tradition, 
aller Relativität, so stellt man bekanntlich noch immer eine Relation zu ihr her, 
ohne doch aus dieser Relation heraus entscheiden zu können, ob die Wahrheit 
unabhängig von ihr, also absolut besteht. Setzt man Wahrheit aber im Orientie-
rungsgeschehen an, kann man fragen, was die Rede von ihr in ihm bewirkt. Auch 
sie wirkt paradox: Kommuniziert man etwas als Wahrheit, so zeigt man an, dass 
es nicht in Frage steht, also inkommunikabel ist. Es kann dann dennoch bestritten 
werden, aber vorerst auch so stehen bleiben. Im zweiten Fall hat der Diskurs auf 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     379

Zeit etwas, woran sich die Beteiligten halten oder wodurch, mit Totaro, sie sich 
„gebunden“ sehen. Dass Wahrheiten dann doch ihre Zeit haben, weiß niemand 
besser als Philosophen. Sie haben sie darum ihrerseits als perspektivische (sub 
specie …) und schließlich, allen voran Hegel, rekursiv als Wahrheit der Wahrheit 
erörtert. In diesem Sinn kann man dann auch von Wahrheiten der Orientierung 
über die Orientierung sprechen und etwa die inzwischen schwer zu bezweifelnde 
und durch alle alltägliche und wissenschaftliche Erfahrung unablässig beglau-
bigte Tatsache, dass jeder sich von seinem Standpunkt aus und vor seinem Hori-
zont in seiner Perspektive orientiert, eine Wahrheit nennen – solange sie nicht 
durch eine plausiblere Alternative in Frage gestellt wird. 

Die PO nennt darum Wahrheiten zurückhaltender Plausibilitäten. Plausi-
bilitäten erfüllen dieselbe Funktion wie herkömmliche Wahrheiten: Diskurse 
gehen von ihnen aus und münden in sie; dazwischen stehen alternative Argu-
mente zur Debatte. Der unpathetische Begriff der Plausibilität oder der bloßen 
Zustimmungsfähigkeit benennt diese Funktion ehrlicher als der der Wahrheit, 
und er impliziert auch nicht, dass das, woran man sich bis auf weiteres hält, 
explizit gemacht und schon damit möglichem neuem Streit ausgesetzt wird. 
Vor allem aber macht er kenntlich, dass auch über Wahrheiten entschieden 
wird, sei es, dass ihnen zugestimmt wird oder dass sie überhaupt herangezogen 
werden oder nicht – Ekaterina Poljakova hat das jüngst an deutsch-russischen 
Differenten Plausibilitäten gezeigt. Man kann, wie Francesco Totaro vorschlägt, 
in Kommunikationen unbestrittene Plausibilitäten als „Meta-Gesichtspunkte“, 
Gesichtspunkte über die alternativen Gesichtspunkte hinaus, und als „überpo-
sitionale Felder“, Positionen über die alternativen Positionen hinaus, ansetzen; 
sie machen, wie einstmals die platonischen Ideen in den sokratischen Dialo-
gen, an Wahrheit orientierte Diskurse überhaupt erst möglich. Im Horizont der 
PO sind sie orientierende Vergleichsgesichtspunkte, die, wie schon die platoni-
schen Ideen, die Option offen halten, sie jeweils heranzuziehen oder nicht, und 
nicht als etwas, dem ein eigenes, höheres, nach einem der platonischen Mythen 
„überhimmlisches“ Sein zukommt (Phaidr. 247 c). Sie sind Orientierungsange-
bote an andere, ohne die man nicht kommunizieren und kooperieren kann, die 
aber jeweils nur versuchsweise ins Spiel gebracht und angenommen werden oder 
nicht. Der Begriff der Orientierung hilft, das bewusst zu halten.

2. Konrad Ott liest in seinem Beitrag Zum Selbst der Orientierung die PO als 
bekennender Vertreter der Diskurs-Ethik. Das hindert ihn ebenfalls nicht, sie 
präzise zu würdigen. Er konzediert darüber hinaus, „dass inter-individuelle 
Orientierung phänomenologisch mehr und anderes ist als eine gemeinsame, 
kritisch prüfende Orientierung mit Gründen an Gründen in Diskursen“. Die PO 
arbeitet nicht mit kontrafaktischen Idealisierungen, sondern sucht ohne norma-



380   Werner Stegmaier

tive Absichten das Orientierungsgeschehen möglichst umfassend und realistisch 
zu beobachten und zu beschreiben. Dafür kann das präsuppositionsanalytische 
Schema der Orientierungsleistung, das Konrad Ott entwirft, sehr hilfreich sein, 
auch wenn sich in seine Formulierung noch die diskurs-ethische Voraussetzung 
eines „präsumtiv selbstbewussten, freien und rationalen Individuums“ einge-
schlichen hat. Die PO macht sie nicht, weil sich ja auch nicht-selbstbewusste, 
unfreie und irrationale Wesen, Tiere und bis zu einem gewissen Grad sogar Pflan-
zen und auf der anderen Seite auch Gruppen, Gesellschaften, Funktionssysteme, 
Organisationen usw. orientieren. Wenn sich mit dem Schema aber „Nietzschea-
ner, Aristoteliker, Utilitaristen, Ökonomen und Vertreter anderer philosophischer 
Strömungen anfreunden“ könnten, spricht das für den Ansatz der PO als einer 
prima philosophia. Darum geht es Konrad Ott, und die PO ist in der Tat auch so 
gemeint.

Doch damit und mit dem schon genannten Begriff der arché erinnert sie, so 
Konrad Ott, unwillkürlich an eine „Ursprungsphilosophie“ wie die Plotins, die 
alles aus einem Ureinen in Kaskaden emanieren lässt, über deren „hierarchische 
Ebenen“ man aus dem Ureinen herab und zu ihm hinaufsteigen kann. Die Asso-
ziation hat mich überrascht, doch die Differenzen sind deutlich: Orientierung 
ist, wie schon angedeutet, keine vorgegebene Einheit, deren Überfülle ausfließt, 
noch etwas ursprünglich Wahres, Gutes und Schönes; ihre sie differenzierenden 
und stabilisierenden Strukturen deteriorieren ihr gegenüber nicht, und schon 
gar nicht entwickelt sich da aus Geist Materie und aus Form Formloses. So span-
nend Konrad Ott die Schritte der Selbststrukturierung der Orientierung in der PO 
wiedergibt, sie sind nicht als kontinuierliches Geschehen, sondern als schritt-
weise analytische Rekonstruktion der Struktur der Orientierung zu verstehen, 
die bei dieser Rekonstruktion immer schon mitwirkt. Die Orientierung als „ein 
unbegreiflicher Ursprung oder Anfang allen Begreifens“ ist keine arché des Seins, 
sondern des bloßen Unterscheidens von Unterscheidungen, wobei das „ein“, 
anders als der Plotinismus, bewusst alternative Ursprünge oder Anfänge offen 
lässt. Und auch diese arché ist nur paradox zu fassen, durch einen Begriff, der 
nicht Begriff ist und doch seine Funktion übernimmt, die absolute Metapher ,Ori-
entierung‘, an die weitere absolute Metaphern wie Standpunkt, Horizont, Pers-
pektive, Anhaltspunkt, Spielraum anschließen, auch sie, ohne aus der absoluten 
Metapher Orientierung hervorzuquellen. Solche absoluten Metaphern scheinen 
plausibler zu sein als reguläre Begriffe. Jedenfalls werden sie allenthalben, all-
täglich wie wissenschaftlich und philosophisch gebraucht, und wiederum schon 
Kant hat, um daran zu erinnern, seine Abhandlung Was heißt: Sich im Denken 
orientieren? damit eingeleitet, dass auch und gerade „reine Verstandesbegriffe“ 
erst „zum Erfahrungsgebrauche tauglich“ werden, wenn ihnen „bildliche Vorstel-
lungen“ anhängen, die ihnen „Sinn und Bedeutung verschaffen“. Orientierung 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     381

ist arché, weil sie mit ihrem Selbstbezug, der nicht der cartesische des bloßen 
Denkens ist, gegenüber ihren offenkundigen physiologischen, psychologischen, 
sozialen, kulturellen, historischen Bedingungen usw. autonom wird, d.h. in ihren 
Abhängigkeiten einen beobachtbaren Spielraum gewinnt, in dem sie eigene Ori-
entierungsentscheidungen trifft, die von Selektionen von Anhaltspunkten aus 
kurzfristigen Situationen bis zu Selektionen von Fixpunkten der Orientierung in 
langfristigen Situationen reichen.2 

3. Hier, beim Spektrum des Begriffs Situation, schließt der Sache nach Paul van 
Tongerens Beitrag Über die Situation und die Tugenden der Orientierung an. Als 
bloßer Differenzbegriff zu Orientierung ist der Begriff der Situation in der PO 
möglichst offen gehalten. Denn vorab ist immer offen, womit es eine Orientie-
rung zu tun haben kann. Heidegger dagegen nimmt im § 60 von Sein und Zeit 
schon die „Erschlossenheit“ in den Begriff der Situation auf und in den Begriff 
der Erschlossenheit wiederum die „Entschlossenheit“: Situation ist dann nicht 
„ein vorhandenes Gemisch der begegnenden Umstände und Zufälle“, sondern 
schon in ihrem „faktischen Bewandtnischarakter“ erschlossen, der dann zur Ent-
schlossenheit „des im Gewissen bezeugten eigentlichen Seinkönnens“ aufruft. So 
ist sie die Situation des „eigentlichen“, aus sich selbst entschlossenen Daseins. 
Damit ist aber die Aufgabe der Orientierung, von der Heidegger zuvor, im § 17 des 
Kapitels zur „Weltlichkeit der Welt“, gehandelt hat, übersprungen, sie gerät um 
der eigentlichen Zeitlichkeit des Daseins willen aus dem Blick. Die Zeitlichkeit 
des Daseins, die Heidegger in ihrem Sich-vorweg-, Schon-gewesen- und Sein-bei 
existenzialanalytisch erschlossen hat, gilt aber auch für die alltägliche Orientie-
rungssituation. Paul van Tongeren macht sie neu zum Problem, jedoch nicht im 
Blick auf Eigentlichkeit, sondern auf Glück. Er führt dazu einerseits Nietzsches 
einleitende Bemerkung zu seiner zweiten Unzeitgemässen Betrachtung an, Men-
schen beneideten Tiere um das Glück, „weder schwermüthig noch überdrüssig“ 
sein zu können, weil sie „an den Pflock des Augenblicks“, also an die unmittel-
bare Situation gebunden seien und nicht „die grosse und immer grössere Last des 
Vergangenen“ zu tragen hätten, und andererseits Kierkegaards verblüffend damit 

2 Die Uneindeutigkeit der Pronomina „es“ und „sie“ im Satz „wenn die europäische Philosophie 
[…] das Orientierungsgeschehen mit metaphysischen Konzepten untersetzte, um auf diese Weise 
zu letzten Gründen zu kommen, so schuf es dadurch Fixpunkte der Orientierung, die sie offenbar 
nötig hatte, jedenfalls auf Zeit“ (PO, S. 294), ist leicht aufzulösen: Mit „es“ ist tatsächlich das Ori-
entierungsgeschehen gemeint, das „sie“ aber macht in Bezug auf beides Sinn, die Orientierung 
und die europäische Philosophie. Die langfristige Orientierung hat Fixpunkte nötig, und die eu-
ropäische Philosophie hat, jedenfalls in ihren maßgeblichen Formierungen, diese Nötigung zu 
logischen Notwendigkeiten gemacht.



382   Werner Stegmaier

korrespondierende „Peroration“ Der Unglücklichste in Entweder – Oder. Nach ihr 
ist am unglücklichsten, wer weder mit der von ihm erinnerten Vergangenheit 
noch mit der von ihm erwarteten Zukunft leben kann, zumal wenn die Vergan-
genheit so gar nicht stattgefunden habe und die Zukunft so nicht eintreten werde. 
In welcher Situation, fragt Paul van Tongeren, ist er dann und wie kann er sich 
unter Verlust einer angemessenen Zeitlichkeit in ihr orientieren? Kierkegaards 
existenzdialektische Antwort ist, dass jener Unglücklichste auch der Glücklichste 
wäre, weil er ja vom Glück nichts mehr zu erwarten und auch nicht für es zu 
fürchten hat. Ihm wäre jede Orientierungsangst genommen, seine Orientierung 
würde gleichgültig. Nietzsche fordert dagegen zunächst mehr Orientierung (auch 
wenn er den Begriff nicht gebraucht), seine lebenskluge Antwort ist, es gehöre 
zur Orientierung, „Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben“ glücklich 
auszubalancieren. Das Glück kann danach mit seiner zeitlichen Orientierung 
einerseits verlorengehen, andererseits komplexer und reizvoller wiedergewon-
nen werden bis hin, wie Nietzsche es dann im Abschnitt 9 des Kapitels „Warum 
ich so klug bin“ von Ecce homo darstellt, zum Glück des amor fati, in dem man 
nichts mehr anders haben will und auf „eine weite Zukunft“ wie „auf ein glattes 
Meer“ hinaussehen kann, die Sorge um sie erlischt. Auch hier schwindet dann 
jede Orientierungsangst. 

Das setzt, so Paul van Tongeren im Einklang mit der PO, Orientierungstu-
genden voraus, deren deutsche Namen häufig der Sprache des Sichtens, des 
Sichtens des Kommenden, folgen: Umsicht, Weitsicht, Rücksicht, Nachsicht, 
Vorsicht, Zuversicht usw. Sie alle helfen, die Zeit zu überbrücken, indem sie die 
zeitlichen Orientierungshorizonte erweitern und so etwas vom Zeitdruck aus den 
Orientierungssituationen nehmen. So stabilisieren sie das Verhalten des sich 
Orientierenden und machen es dadurch für andere erwartbarer, berechenbarer, 
zuverlässiger, ermöglichen mit Nietzsches Formel ,versprechen zu dürfen‘. Als 
Tugenden werden sie ethisch eigens ausgezeichnet und dadurch als Verdienste 
angerechnet. Und doch sind sie offensichtlich weniger eine Sache moralischer 
Entschlossenheit, wie Heidegger wollte, sondern schlichte Ergebnisse langer 
Orientierungserfahrungen, die denen, die sich durch sie auszeichnen, oft kaum 
bewusst und auf die sie darum auch nicht stolz sind, also mit Kierkegaard und 
Nietzsche mehr eine Sache des Glücks, das sich über das kontingente Sich-Ein-
spielen von Orientierungsroutinen einstellt. Es sind aber beruhigende Orien-
tierungsroutinen, die die stärkste Zuversicht in die eigene Orientierung geben 
und Abwägungen von Glück und Unglück wenn nicht vergessen lassen, so doch 
weniger dringlich machen.



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     383

II. Anwendungsfragen
4. Das legt einen gewissen Epikureismus der PO frei. Benjamin Alberts stellt in 
seinem Beitrag Beruhigung und Beunruhigung: Über den Umgang mit Unsicherheit 
bei Epikur und in der Philosophie der Orientierung die PO explizit auf die Probe, ob 
und wieweit mit ihr andere Philosophien erschlossen und für die Gegenwart neu 
verständlich gemacht werden können; so könnte sie ihren Charakter als prima 
philosophia bekräftigen. Es geht, so Benjamin Alberts, schon einmal im Fall der 
Philosophie Epikurs. Ich freue mich zu lesen, dass „Strategien und Methoden im 
Umgang mit dem Ungewissen“, wie sie die PO herausarbeitet, auch schon epi-
kureische waren. Epikur spielt im Buch jedoch erst am Ende mit seinem Diktum 
über den Tod eine stärkere Rolle. Benjamin Alberts geht mit der Sonde der epiku-
reischen Philosophie an den Anfang der Explikation der Orientierung zurück, an 
dem, gleich nach dem Abschnitt über die Orientierungssituation, die Beunruhi-
gung als Grundstimmung der Orientierung ausgewiesen und die Unterscheidung 
von Beruhigung und Beunruhigung der traditionell grundlegenden philosophi-
schen Unterscheidung von Wahrheit und Falschheit des Erkennens vorangestellt 
wird. Epikur hat wie die PO jedem Begriffsrealismus misstraut, schon in der alten 
Welt ungewöhnlich viel Kontingenz eingeräumt und gleichwohl Welt, Leben und 
Tod so zu verstehen versucht, dass sie so wenig wie möglich beunruhigen. 

Doch selbst Epikurs Konzept ist in unserer modernen Welt wohl zu einfach 
geworden. Auf dem Stand unserer Wissenschaften kann man sich die physi-
kalische und ökumenische Welt weniger leicht beruhigend zurechtlegen, auf 
dem Stand unserer vielfältigen politischen Verflechtungen hat man kaum mehr 
Möglichkeiten, sich der Politik zu entziehen und verborgen in seinem Garten zu 
leben, auf dem gegenwärtigen Stand der Medizin ist selbst das ,wo ich bin, ist der 
Tod nicht, und wo der Tod ist, bin ich nicht‘ brüchig geworden. In einer immer 
komplexer werdenden Welt muss auch die Orientierung komplexer werden, und 
mit dem bloßen Streben nach Ruhe kommt sie dabei nicht mehr durch. Benjamin 
Alberts, einem der genauesten Kenner der PO, ist das klar. Die Beunruhigung der 
Orientierung muss in der Moderne wachsen, und es wird anspruchsvoller, Ruhe 
zu bewahren. Die coolness scheint dennoch auf gutem Weg zu sein.

5. Enrico Müller setzt in seinem Beitrag Raum und Rede: Zum Verhältnis von 
Topographie und Thema in Platons „Phaidros“ wie Paul van Tongeren bei der 
Situation, nun aber ebenfalls mit einer höchst beunruhigenden an. Er schildert 
den berühmten atopischen Topos, an den der platonische Sokrates vom schönen 
jungen Phaidros verlockt wird, die Natur vor den Mauern Athens, die Sokra-
tes, der sich selbst einen atopóotatos nennt, so irritiert, dass er sich buchstäb-
lich genötigt sieht, seine philosophische Orientierung neu zu orientieren. Auch 



384   Werner Stegmaier

dies scheint sich mit der Begrifflichkeit der PO gut erschließen zu lassen. Enrico 
Müller macht durch sie deutlicher sichtbar, was bisher wenig auffiel, dass hier 
„der sonst so souveräne Dialektiker Sokrates gezielt Fremdheits- und Irritations-
erfahrungen ausgesetzt [wird], die ihn sukzessive desorientieren und eben damit 
die Bedingungen der Orientierung als solche thematisch werden lassen“, dass es 
hier also um weit mehr geht als die Tübinger Öffnung zu überhimmlischen Ideen 
hin. Er setzt damit seinerseits ein Seminargespräch an der Universität Greifswald 
fort, an dem er in noch sehr jungen Jahren intensiv teilgenommen hatte und dem 
er nun auf seinen eigenen Wegen vor die Greifswalder Mauern die reifsten und 
schönsten Früchte abgewonnen hat. Hier erübrigt sich jede Palinodie. Ich hebe 
nur einen Punkt hervor, dem Enrico Müller selbst eine Tagung gewidmet hat, die 
Macht der Persönlichkeit, die im Dialog Phaidros wie kaum sonst in der Philoso-
phie hervortritt (ausgenommen dem Werk Nietzsches). Auf der einen Seite die 
Persönlichkeit des Sokrates: Enrico Müller schildert präzise, wie sie sich im atopi-
schen Topos verwandelt oder entpuppt – das kommt hier auf dasselbe hinaus –, 
und bringt auf den Punkt, wie Platon, der bei der Abfassung des Phaidros die 60 
schon überschritten und bereits alle Register der Desorientierung und Neuori-
entierung der Philosophie gezogen hatte, die Themen seiner Philosophie noch 
einmal neu „perspektiviert“: „Statt einer Kritik der Rhetorik und ihrer Abgren-
zung von der Philosophie finden wir ihre vollständige Integration in die philo-
sophische Dialektik, statt einer Ideen-Ontologie finden wir die Darstellung einer 
psychischen Ausnahmesituation, in der die Ideen in Erscheinung treten, statt 
einer anamnetischen Erkenntnistheorie eine mythische Zusammenschau, die das 
Verstehen als Wiedererinnerung von der konkreten sinnlichen Erfahrung abhän-
gig macht, statt einer hierarchisch organisierten Psychologie finden wir eine kos-
mische Topographie der Seele in ihrer stetigen Bewegung und – was den Phaidros 
im Ganzen angeht – statt einer Lehre von der Dialektik einen Dialog, der in Form 
und Inhalt fortwährend seine eigene Dialogizität verhandelt.“ Solche Um- und 
Neuorientierungen lassen sich am ehesten an Personen von herausragender Per-
sönlichkeit vorführen (und Hegel wird am Ende seiner Wissenschaft der Logik 
dem Begriff seinerseits nach all seinen Wandlungen „Persönlichkeit“ zuschrei-
ben). Dass der sonst so souveräne und nun haltlos gewordene Sokrates „das Spiel 
mit Grenzen, sowohl von der Seite ihrer Übertretung als auch von der Seite der 
Grenzziehung als das eigentliche Geschäft der Philosophie plausibel macht“, aber 
verdankt sich in Platons Dialog der Macht des nicht nur schönen, sondern auch 
kundigen, klugen und wissbegierigen Phaidros, der seine Macht auch bewusst 
und erfolgreich gegen Sokrates ausspielt. Die philosophische Vernunft vibriert im 
Eros, wird Manie und beruhigt sich erst wieder beim ernüchternden Ordnen der 
neu entdeckten Unterscheidungen. Für dieses produktive Außer-sich-Kommen 
und Neuordnen des Denkens reicht der Begriff der Vernunft sichtlich nicht aus, 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     385

auch nicht der des Denkens und auch nicht der der Persönlichkeit, die alle in 
diesem Geschehen sich selbst nicht mehr in der Gewalt haben. Dafür haben wir 
seit Mendelssohn und Kant den Begriff der Orientierung, der bald ihrem Denken 
entwuchs und sich inzwischen fruchtbar in eine große Begriffsfamilie verzweigt 
hat und weiter verzweigt. Von ihm aus ist Vernunft als ein Orientierungsmittel 
unter anderen beobachtbar geworden – wie schon in Platons Phaidros.

III. Rückfragen
6. Passend dazu fragt Andreas Speer, der als der Fachmann unter den Philo-
sophen für den Begriff der Weisheit den einschlägigen Artikel im Historischen 
Wörterbuch der Philosophie verfasst hat, in seinem Beitrag Weisheit und Orientie-
rung, wie sich der Begriff der Orientierung zu dem der Weisheit verhält, den der 
platonische Sokrates in den Namen der Philosophie aufgenommen hat. Weisheit 
schließt, so Andreas Speer, die „Einsicht in das eigene Nichtwissen“ ein – wie die 
Orientierung, der an ihren Perspektiven stets ihre Grenzen deutlich sind; wenn 
„Philosophie“ als bloße Liebe zur Weisheit für Sokrates ein Name der Beschei-
dung war, so umso mehr für eine PO. Weisheit ist ein aus reichen Erfahrungen 
hervorgegangenes Wissen über lebensrelevantes Wissen, das sich so bewährt 
hat, dass auch andere ohne Nachfragen auf es vertrauen. Sie hat mit einem Wort 
Autorität. Sie gilt als gut, hat mit der Moral den Anspruch auf Selbstlosigkeit und 
den Selbstbezug gemein: Weise müssen ihre Weisheit auch selbst befolgen. Sie 
hat Dauer, während die Klugheit, ihre alte Antipodin, sich kurzfristig auf Kosten 
anderer Vorteile verschaffen kann und damit in die Nähe der Schlauheit rückt. 
Die Orientierung dagegen kann klug und weise, kurz- und langfristig angelegt 
sein. Gut und weise ist sie, wenn sie die genannten Orientierungstugenden in 
sich vereinigt und zuverlässig auch anderen zugute kommen lässt. Als solche 
aber ist sie ohne moralische Implikate und eben darum als Grundbegriff einer 
aktuellen prima philosophia geeignet. 

Die PO widmet der Weisheit ihren Ausklang. Dort wird (noch einmal) Nietz-
sche zitiert, der im Aphorismus 359 des V. Buchs seiner Fröhlichen Wissenschaft 
den „Philosophen-Anspruch auf Weisheit“ mit dem Verdacht in Frage stellte, Weis-
heit könne auch lediglich „ein Versteck des Philosophen“ sein, „hinter welches 
er sich aus Ermüdung, Alter, Erkaltung, Verhärtung rettet, als Gefühl vom nahen 
Ende, als Klugheit jenes Instinkts, den die Thiere vor dem Tode haben, — sie 
gehen bei Seite, werden still, wählen die Einsamkeit, verkriechen sich in Höhlen, 
werden weise…“ Und Nietzsche schließt seinerseits: „Wie? Weisheit ein Versteck 
des Philosophen vor — dem Geiste? –“ und meint: vor immer neuen Umorien-



386   Werner Stegmaier

tierungen seines Denkens wie den im Phaidros geschilderten. Der Anspruch auf 
abgerundete Weisheit könnte heute der Furcht und der Flucht gerade vor phi-
losophischen Neuorientierungen entspringen, Ausdruck eines Verlangens nach 
dauerhafter Orientierungssicherheit sein, das wohl der alten Welt noch anstand, 
heute aber immer fragwürdiger geworden ist. Und dennoch inszenierte Nietz-
sche seinen Zarathustra noch einmal als erhabenen Weisen. Eine solche Figur ist 
heute kaum mehr denkbar.

Das macht sehr scharf Luhmann deutlich. Im Kapitel Europäische Rationa-
lität seiner 1992 erschienenen Beobachtungen der Moderne ordnet er die Weis-
heit Gesellschaften zu, die noch nach Gruppen und Ständen, in seiner Sprache 
segmentär und stratifikatorisch geordnet sind und sich in ihren überschaubaren 
Personenkreisen weitgehend auf die Autorität Einzelner verlassen können. Sie 
bleiben insofern bei einer „Beobachtung erster Ordnung“: „Weisheit ist genau 
das, was entsteht, wenn Wissen des Wissens, also selbstreferentielles Wissen, auf 
der Stufe der Beobachtung erster Ordnung entwickelt wird und diese Stufe nicht 
verläßt.“ (S.  80) Universalisiert sich das Wissen, wozu gerade Sokrates einen 
maßgeblichen Anstoß gab, werden die Weisheiten weiser Frauen und Männer 
vergleichbar, einer „Beobachtung zweiter Ordnung“ ausgesetzt und darin immer 
weniger haltbar. Sie werden dann durch ein Wissen ersetzt, das nach generell 
überprüfbaren Standards erworben wird, das wissenschaftliche Wissen von 
Experten, auf das die moderne, sich funktional differenzierende Gesellschaft sich 
fast ausschließlich verlässt. Mit seiner Umstellung von sophía auf philosophía hat 
Sokrates, darin weit seiner Zeit voraus, auch den Umbruch von Weisheit zu Ori-
entierung eingeleitet. 

7. Es war, wie gesagt, Kant, der in der Moderne den Umbruch von der Vernunft 
zur Orientierung eingeleitet hat, auch er, ohne die Folgen schon übersehen zu 
können. Viel deutlicher hatte sie, so Tilman Borsche in seinem Beitrag Wie 
kommen die Menschen zur Vernunft? Die Kant-Herder-Kontroverse im Licht der Phi-
losophie der Orientierung, Herder im Auge. Auch das hat, moniert Tilman Borsche 
zu Recht, die PO zu wenig berücksichtigt. Das hatte sicherlich mit der begrenzten 
Herder-Kenntnis ihres Autors zu tun, aber schlicht auch damit, dass zu dersel-
ben Zeit unter seiner Betreuung Andrea Bertinos Dissertation zu den Ursprün-
gen von Friedrich Nietzsches Entidealisierung des Menschen, seiner Sprache und 
seiner Geschichte bei Johann Gottfried Herder entstand, die dann 2011 erschien, 
nun aber wieder bei Tilman Borsche nicht vorkommt. Unter allen unbestritten ist, 
dass Herder nicht weniger, aber auf ganz andere Weise als Kant bahnbrechend für 
eine PO war – zugleich aber den Begriff der Orientierung zu begrenzen suchte, 
eben weil ihn Kant prominent gemacht hatte, mit dem der ehemalige Schüler in 
eine immer schärfere Konkurrenz geraten war. Die sich über Jahrzehnte hinzie-



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     387

hende Kontroverse gibt aus heutiger Sicht, so wie Tilman Borsche sie nun detail-
liert nachzeichnet, geradezu das Modell einer auch in großer Nähe teils gelingen-
den, teils misslingenden Orientierung an anderer Orientierung ab, in der beide 
Seiten auf Vernunft pochen, nur jede unter anderen Voraussetzungen und auf 
andere Weise, und eben dadurch um der Wissenschaft willen einander persön-
lich verletzen können. Das macht die Grenzen des Konzepts einer reinen Vernunft 
deutlich und das umfassendere Konzept der Orientierung weiter plausibel. Aus 
dieser Sicht hat Herder mit seiner Entidealisierung der Vernunft in vielfältige 
individuelle Vernünftigkeiten ebenso wie mit seinem Mut zu starken Metaphern 
recht behalten. Wenn Tilman Borsche am Ende aber fragt, welcher Begriff von 
Vernunft heute und für uns vernünftig wäre, so hätte man nicht nur an Herder 
zu denken, der ihn gegenüber Kant neu zu fassen suchte, und auch nicht nur 
an Habermas, der ihn gegen Nietzsche rehabilitieren wollte, sondern auch (wie-
derum) an Nietzsche selbst, der neben seiner massiven Kritik der Vernunft der 
alteuropäischen Metaphysik unbefangen einen anderen und neuen Begriff der 
Vernunft pflegte, einer Art orientierender Vernunft, deren Tragweite in seinem 
Werk bisher noch nicht erforscht ist, auch von der PO nicht, und dies wiederum 
deshalb nicht, weil unter Betreuung ihres Autors auch dazu eine Dissertation im 
Entstehen begriffen ist.

IV. Anschlussfragen
Auch bei Nietzsche könnte also für die PO noch einiges zu holen sein. Der vorlie-
gende Band enthält dazu fünf Vorschläge.

8. Mit Hilfe von João Constâncios Beitrag Nietzsche on Nihilism lässt sich der 
Sinn des nietzscheschen Nihilismus für die PO, die sich kaum zu ihm äußert, 
deutlicher machen. João Constâncio geht die vielfältigen und oft nicht leicht in 
Einklang zu bringenden Bestimmungen des Nihilismus, die Nietzsche vor allem 
in seinen Notaten erprobt hat, noch einmal durch. In seine veröffentlichten 
Werke hat Nietzsche sie kaum aufgenommen und sie dort stattdessen zuweilen 
hoch verrätselt, z.B. in Die Fröhliche Wissenschaft Nr. 346 und 347 oder in Göt-
zen-Dämmerung, Sprüche und Pfeile 2, wo der Nihilismus gemeint, aber anders 
als im vorbereitenden Notat nicht mehr erwähnt ist. Die berühmteste und her-
ausforderndste Formel für den Nihilismus „,Nichts ist wahr, alles ist erlaubt‘“  
(GM III 24) hat Nietzsche selbst nicht auf diesen Begriff gebracht. Da, wie João 
Constâncio einräumt, auch der Nihilismus eine Perspektive ist, muss es jedoch 
keine univoke Bestimmung geben, auch nicht im Hintergrund von Nietzsches 



388   Werner Stegmaier

Schriften. João Constâncio ordnet darum die Vielfalt der Bestimmungen stattdes-
sen in einer hilfreichen „historical typology“. 

Die PO geht implizit von jenem „grundsätzlichsten Nihilismus“ aus, zu dem 
Nietzsche zuletzt in einem mehrfach korrigierten Notat von 1888 fand, das, 
soweit ich sehe, João Constâncio nicht berücksichtigt: „Eine solche Experimen-
tal-Philosophie, wie ich sie lebe, nimmt versuchsweise selbst die Möglichkeiten 
des grundsätzlichsten Nihilismus vorweg: ohne daß damit gesagt wäre, daß sie 
bei einem Nein, bei einer Negation, bei einem Willen zum Nein stehen bliebe.“ 
(Nachlass 1888, 16[32], KSA 13.492 / KGW IX, W II 7, 9.144) Am grundsätzlichsten 
ist der Nihilismus, wenn eingesehen wird, dass es mit allem Halt der Orien-
tierung jenseits ihrer selbst nichts ist, sondern sie ihn sich selbst aus von ihr 
selbst gewählten Anhaltspunkten schaffen muss. Wenn philosophisch einmal 
„der moralische Gott überwunden“ (Nachlass 1886/87, 5[71], KSA 12.213 / KGW 
IX, N VII 3, 3.17) ist, der, in welcher Gestalt auch immer, Werte durch seinen 
unbedingten Wert garantiert, wird eine nüchterne Beobachtung der „Welt, wie 
sie ist, ohne Abzug, Ausnahme und Auswahl“, möglich. Sie muss jedoch nicht, 
wie Nietzsche wollte, „bis zum Umgekehrten hindurch“ zu einem „dionysischen 
Jasagen“ kommen (Nachlass 1888, 16[32], KSA 13.492 / KGW IX, W II 7, 9.144). Die 
PO will zeigen, dass in diesem realistischen Nihilismus eine nüchterne Orien-
tierung möglich ist, eine Überwindung des Nihilismus, von der nicht Nietzsche, 
sondern Heidegger gesprochen hat, dagegen nicht. Denn: „Der Nihilism ein 
normaler Zustand.“ (Nachlass 1887, 9[35], KSA 12.350 / KGW IX, W II 1, 6.115) So 
sieht es im Ganzen auch João Constâncio. Er spricht, hier näher bei Nietzsche, 
von „Ziellosigkeit“ (goallessness), wo ich „Haltlosigkeit“ vorziehe. Denn Ziel-
losigkeit kann man überwinden, indem man Ziele setzt, so wie die Entwertung 
von Werten, indem man, was Nietzsche für möglich hielt, neue Werte schafft. 
Haltlosigkeit dagegen ergreift auch die Kraft, Ziele zu setzen, lähmt sie, und 
mit dem Begriff des Halts, der bei Nietzsche ebenfalls gut belegt ist, kann man 
Halt an anderem, darunter absoluten Halt an absolut Anderem, und Halt an 
sich selbst unterscheiden, mit dem man, worauf Nietzsche stets hinauswollte, 
auskommen kann.

9. John Richardson, der sich in seinem Beitrag Orientation and Truth in Nietz-
sche auf die Thesen der PO mit gewohnter Genauigkeit und Gründlichkeit ein-
lässt, stellt an sie die Wahrheitsfrage nicht von Parmenides’ göttlicher Recht-
fertigung und auch nicht von Nietzsches „,Nichts ist wahr, alles ist erlaubt‘“, 
sondern, gemäßigter, vom Perspektivismus her. Er verzichtet mit Nietzsche auf 
eine absolute Wahrheit und räumt der Orientierung ihre Autonomie ein, nach 
der sie keiner scheinbar vorgegebenen äußeren Realität korrespondiert. Doch 
mag der Begriff der Orientierung auch „richly useful“ und „in many respects well 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     389

suited to Nietzsche“ sein, „it needs to ‘make more room for truth’“, nun innerhalb 
der Orientierung. Auch das beherzige ich gerne. 

John Richardson schlägt eine „systematische Wahrheit“ vor nicht in dem 
alten Sinn von ,System‘, den Nietzsche zurückgewiesen hat (GD, Sprüche und 
Pfeile 26), sondern „as a matter of (insisting on) thinking the connections  
between points“. So könne Nietzsches „viewpoint ‘as a whole’“ gesehen werden 
„in how it unites and draws together a great many separate ideas“, ohne dass 
sie „in first foundations“ begründet sein müssten. Passungen der „points“, „to 
adjust them to one another“, genügten, und solche Passungen könnten dann 
auch stets vorläufig sein. Das ist ganz im Sinn der PO, und ich kann nur bewun-
dern, wie es John Richardson es immer wieder gelingt, Nietzsches Philosophie in 
diesem Sinn nach unterschiedlichen Perspektiven zu systematisieren. 

Durch diese Art der Systematisierung wird in der Tat innerhalb der Nietzsche-
Forschung und über sie hinaus verbindliche Wahrheit auch unter Interpretatio-
nen bzw. Orientierungen möglich, die von unterschiedlichen Standpunkten aus-
gehen, und die Orientierungen übergreifende Wahrheit wird umso verbindlicher, 
je mehr die Systematisierung gelingt. Die PO spricht im Blick auf die Wissenschaft 
von kritischer Disziplinierung der Orientierungen und setzt wie John Richard-
son im Blick auf Nietzsche beim Gebrauch von Zeichen an: Zeichen kürzen ab, 
was sie bezeichnen, und lassen dabei Spielräume der Referenz offen. In einer 
thematisch limitierten und methodisch disziplinierten Kommunikation wie der 
wissenschaftlichen können sie in ihrer Bedeutung festgelegt, untereinander in 
strenge Relationen gesetzt und so unabhängig von Orientierungsperspektiven 
auf etwas ausgerichtet werden, was dann alternativlos als „fact“ erscheint, ohne 
dass es darum einer jenseitigen Realität entsprechen müsste. Nietzsche nannte 
das „Schematisir- u. Abkürzungskunst“ (Nachlass 1886, 5[16], KSA 12.190 / KGW 
IX, N VII 3, 3.174). In der Abkürzung von Zeichen in Zeichen, also in der Relation 
von Zeichen, wird dann auch Wahrheit als Korrespondenz, nämlich als Korres-
pondenz von Zeichen möglich. Auch Wahrheit dieser Art bleibt gleichwohl unter 
Bedingungen der Orientierung. Denn zum einen hat auch die Wissenschaft einen 
Standpunkt, nämlich ihre disziplinierte Theoretizität, und zum andern können 
ihre Ergebnisse für jede(n) Wissenschaftler(in) wieder unterschiedliche Bedeu-
tung haben, sofern sie oder er unterschiedliche Schlüsse aus ihnen ziehen; auf 
diese Weise treiben sie die Wissenschaft weiter. Damit ist, auch hier stimme ich 
mit John Richardson ganz überein, ebenso der überholte metaphysische Absolu-
tismus wie der gefürchtete postmoderne Relativismus vermieden.

Soweit die Systematisierung Grade hat, wird dann „a scalar notion“ der 
Wahrheit denkbar, ein im Blick sowohl auf Nietzsche als auch auf die PO, meine 
ich, glücklicher Begriff. Mit ihm können mehr oder weniger haltbare Wahrheiten 
und bessere oder schlechtere Interpretationen unterschieden werden. Man wird 



390   Werner Stegmaier

wissenschaftlich eher der Interpretation folgen, die plausiblere Passungen her-
stellen kann, sei es in Nietzsches oder anderen Kontexten. Fraglich scheint mir 
lediglich, ob Nietzsches Begriff der Rangordnung, auf den sich John Richardson 
dabei beruft, dieses „ranking of perspectives“ stützt. Denn Rangordnungen in 
Nietzsches Sinn sind vor allem Rangordnungen von Persönlichkeiten mit ihren 
Werten, und sie sind wiederum stark standpunktgebunden: Jede(r) wird nach 
Nietzsche unvermeidlich seine oder ihre Rangordnungen an sich selbst ausrich-
ten. Dazu schreibt gerade Benjamin Alberts seine Dissertation. So stellt Nietzsche 
ebenso wie seine Figur Zarathustra ganz unbefangen sich selbst an die Spitze 
seiner Rangordnung nach seinen Wert- und Wahrheitskriterien. Man hat es bei 
Rangordnungen dieser Art wohl mit einer Wahrheit zweiter Ordnung („second-
order truth“) zu tun. Sie sind aber ihrerseits kaum systematisch verbindlich zu 
machen. Ähnliches gilt für die Einschätzung von Wahrheiten als lebensdienlich 
oder lebensfeindlich. Leben und Gesundheit sind zu komplex, als dass sie nach 
übersichtlichen Anhaltspunkten hinreichend systematisiert werden könnten. 

10. Diesen Punkt verfolgt Sigridur Thorgeirsdottir in ihrem Beitrag Die Phi-
losophie im Leib. Sie zielt auf einen Pragmatismus der Wahrheit, der in die Leib-
lichkeit der kommunizierenden Individuen hineinreicht und dort seinen Ort hat. 
Leben, Leib, Gesundheit und Krankheit bergen und verbergen, das hat Nietzsche 
unermüdlich herausgearbeitet, oft ausschlaggebende Kriterien der Ausrichtung 
auf bestimmte Wahrheiten, und die Gender-Studies sind hier weit über Nietzsche 
hinaus fündig geworden. Von Foucault haben wir gelernt, von Formationsbedin-
gungen der Wahrheit zu sprechen, die nicht mehr eindeutig lokalisierbar sind, 
jedenfalls nicht einfach im Subjekt, wie es die Philosophie der Neuzeit wollte. 
Umso mehr geht es um vielfach verzweigte und zirkuläre Austauschbeziehungen, 
zunächst des jeweiligen Leibes mit seiner jeweiligen Umgebung, dann des jewei-
ligen Individuums mit seiner jeweiligen Gesellschaft, schließlich des jeweiligen 
Systems mit seiner jeweiligen Umwelt, zusammen der jeweiligen Orientierung mit 
ihrer jeweiligen Situation. Nietzsche hat sie mehr noch als in seiner Philosophie 
selbst, wie Sigridur Thorgeirsdottir zu Recht betont, in der Relation zu seinen 
Leser(innen) wahrgenommen und hochdifferenziert gestaltet, wollte nicht nur 
durch Argumente überzeugen, sondern, weil er bald sah, an welch enge Grenzen 
das stößt, zugleich irritieren und faszinieren im Sinn seines (an Kant erinnern-
den) Spruchs „Je abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr 
musst du noch die Sinne zu ihr verführen.“ (JGB 128) Im weitesten Sinn will er 
die Leiblichkeit zum Sprechen bringen. Doch wie sie spricht, kann die Leiblich-
keit, so Sigridur Thorgeirsdottir mit Judith Butler, selbst nicht sagen. Es wird ihr 
wieder von den gängigen Diskursen vorgesagt. Die berühmte große Vernunft des 
Leibes ist nur durch das Sprachrohr der kleinen Vernunft zu verstehen, die, wenn 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     391

sie das weiß, der großen Vernunft nur so entgegenkommen kann, dass sie sich 
von ihr wiederum irritieren und faszinieren lässt. 

Die Wahrheitsfrage wird dadurch noch weit komplexer. Für die PO steht 
außer Frage, dass sich Körper prädiskursiv aneinander orientieren und dabei 
meist unmerklich auch die diskursive Kommunikation orientieren. Wenn die dis-
kursive Kommunikation aber ihrerseits beeinflusst, wie und wie weit die Körper 
zum Sprechen kommen, und auch das wieder nur in schwer fassbaren Erleb-
nissen und Erfahrungen beobachtbar wird, wo kann man dann ansetzen? Man 
wird, auch hier ohne feste Anhaltspunkte, sich an die Unterscheidungen selbst 
halten müssen, die da im Spiel sind, um wiederum in einer Beobachtung zweiter 
Ordnung zu unterscheiden, wie und möglicherweise nach welchen Regeln sie 
sich in den Diskursen verschränken und vernetzen und sich dadurch Diskursfor-
mationen ergeben, die laut Foucault als Machtdispositive wirken. Man ist dann 
wieder allen Ungewissheiten der Orientierung ausgesetzt.

11. Carlo Gentili geht in seinem Beitrag eben dem Orientierungswert der Regeln 
bei Nietzsche nach und schickt sich an, die Regeln, die sich nach geläufigem Ver-
ständnis auf Vernunft zu begründen haben, auf zwei besonders dominierenden 
Feldern der Nietzsche-Forschung, der Moral und der Politik, neu zu interpretie-
ren. Der Begriff der Orientierung, den Carlo Gentili entgegenkommend aufnimmt, 
eröffnet ein realistischeres Verhältnis auch zu den Regeln. Statt ihrer bloßen und 
blinden Befolgung, die nur begrenzt zu wünschen ist, weil sie gerade moralisch 
und politisch in Fanatismen und Totalitarismen gefährlich werden kann, macht 
er die laufende Reflexion ihrer sinnvollen Befolgung in der jeweiligen Situation 
plausibel. Eben das heißt ,Orientierung an …‘: sich Spielräume zu allen Anhalts-
punkten der Orientierung, darunter auch zu Regeln und ihren Begründungen, 
vorzubehalten. Carlo Gentili holt so auch die Theorie wieder in die Spielräume 
der Orientierung herein, nach ihrem ursprünglichen Sinn als „eines ‚In-den-
Blick-Nehmens‘, das einen Ort im Raum impliziert: die Einnahme eines Stand-
punktes, der es gestattet, Ordnung in die Vielfalt zu bringen.“ Auch er führt dabei 
wieder zu Platons Phaidros zurück. Theorie in ihrem heute geläufigen Sinn steht 
dagegen für das kontrafaktische Ideal eines über alle Orientierungbedingungen 
erhabenen Wissens. Das gilt auch, so Carlo Gentili, für politische Ideologien, 
die ihre eigene Bedingtheit vergessen. Nietzsche hat beides gesehen, und das 
begründet auch nach meiner Meinung gut, warum er sich bei allem Engagement 
für ,große Politik‘ gegenüber ,kleiner Politik‘ als ,unpolitischer Denker‘ zurück-
halten, wenn nicht gar, gemäß seiner Einschätzung Goethes, als „antipolitisch“ 
(GD, Was den Deutschen abgeht 4) und wie sein „Typus Jesus“ als „politischer 
Verbrecher“ (AC 27) gelten wollte. Im Blick auf Nietzsches problematisches Ver-
hältnis zu den Deutschen hat Andreas Rupschus dazu seine Dissertation verfasst. 



392   Werner Stegmaier

Scharfe Grenzen zwischen Religion, Moral und Politik sind dann nicht mehr 
zu ziehen und sind es in der tatsächlichen Orientierung auch nicht. Nietzsche 
legte mehr Gewicht auf ihre, systemtheoretisch gesprochen, Interpenetration als 
auf ihre Autonomisierung und suchte sich gegenüber allen, insbesondere aber 
gegenüber der Moral, von der er die stärkste Beschränkung des philosophischen 
Denkens befürchtete, dessen Entscheidungsspielraum offen zu halten.

12. Oswaldo Giacoia Junior öffnet in seinem Beitrag Staat, Demokratie und 
Rechtssubjekt: Eine Kritik zeitgenössischer Politik diesen Entscheidungsspiel-
raum möglichst weit, flicht in das Geflecht von Religion, Moral und Politik auch 
das Recht ein und schließt zugleich den Bogen zurück zum Nihilismus. So seien 
„neue Wege der Politik im Horizont des extremen Nihilismus, wie wir ihn heute 
durchlaufen“, zu erschließen, und so könnten auch Staat und Demokratie von 
den „Illusionen“ der Vertrags- und Konsenstheorien befreit und realitätsnäher 
verstanden werden. Oswaldo Giacoia nimmt dabei Anregungen einerseits von 
Giorgio Agamben, andererseits von Walter Benjamin auf, die beide, wie schon 
Nietzsche, von der moralisch unverblendeten Gewalt ausgehen, um so Nietzsches 
Theorem vom Ursprung des Staates in der Gewalt schärfer zu beleuchten. So span-
nend und fruchtbar diese Heuristik wird, so fraglich scheint es mir doch, ob man 
im Schluchtweg zwischen einem Anti-Messianismus einerseits und einem Messi-
anismus andererseits zu haltbaren neuen Orientierungen in der Politik kommen 
kann. Nach der Monopolisierung und Zivilisierung der Gewalt als Staatsgewalt 
des Rechtsstaats in modernen Demokratien sind für mich jedenfalls (anti-)mes-
sianische Drohkulissen nicht aufschlussreicher und plausibler als moralistische 
Idealisierungen. Nietzsche hat nach meiner Lesart in Zur Genealogie der Moral 
die brutale Gewalt mehr ins Spiel gebracht, um die Selbstgerechtigkeit der Moral 
zu erschüttern, als um die Gerechtigkeit in Staat und Demokratie jenseits der 
Moral begreiflich zu machen. Er reflektierte in den vorausgehenden Aphorismen-
Büchern, vor allem in den beiden Bänden von Menschliches, Allzumenschliches, 
die demokratische Neuformierung des Politischen im Blick auf die sich entwi-
ckelnde Weltgesellschaft. Sie stellte eine Funktionalisierung des Staates bis hin 
zum Verzicht auf hoheitsrechtliche Vorbehalte in Aussicht (Oswaldo Giacoia 
zitiert den einschlägigen Aphorismus Nr. 472 aus dem ersten Band). Im Ganzen 
ging es ihm, scheint mir, um die ,Umgründung der Politik auf Fluktuationen‘, 
wie Luhmann sie dann nannte. Die Demokratie im Sinn Agambens vom Staat 
und seinen Apparaten befreien zu wollen, halte ich dagegen für allzu realitäts-
fern. Denn gerade moderne Demokratien, die auf ihre Weise hohe Kontrollbe-
dürfnisse entwickeln, Kontrolle weniger der Einzelnen als der Organisationen, 
die ihnen ihre Spielräume zu nehmen drohen, können auf Staatsapparate nicht 
verzichten. Sie können sie nun jedoch, jedenfalls ein gutes Stück weit, demo-



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     393

kratisch kontrollieren. Meinen unmessianischen Gegenvorschlag habe ich in der 
Festschrift zu Oswaldo Giacoias 60. Geburtstag vorgetragen: den Ursprung der 
Macht unmittelbar in der Orientierung zu suchen. Weil Orientierung immer neue 
Situationen zu ,bewältigen‘ und zu ,beherrschen‘ hat, generiert sie laufend eine 
situative Macht, die, solange sie auf Orientierungsüberlegenheit beruht, nicht 
böse, sondern anderen, die auf fremde Orientierung angewiesen sind, hochwill-
kommen ist. Böse und zur Gewalt kann die Macht erst werden, wenn sie sich 
in Organisationen und Apparaten unkontrolliert verfestigt, sich dabei von ihren 
Orientierungsursprüngen und -aufgaben entfernt und korrupt wird. Dagegen 
baut jedoch die in rechtsstaatlichen Demokratien institutionalisierte Partikula-
risierung und Temporalisierung der Macht, ihre möglichst breite und befristete 
Verteilung, nach Kräften vor. Sie ist im Zug der fortschreitenden Demokratisie-
rung der gesellschaftlichen Verhältnisse so komplex und fluktuant geworden, 
dass sie neue Orientierungsbedürfnisse in den Demokratien selbst erzeugt und 
damit wiederum situative Macht, die überlegenen Orientierungen entspringt. An 
der aktuellen Entwicklung des demokratischen Regierungsstils lässt sich das gut 
beobachten, und nicht nur Juristen, Politologen, Soziologen und Zeithistoriker, 
sondern auch Philosophen könnten daran ein fruchtbares Forschungsfeld haben.

V. Nachfragen
13. Wenn es die paradoxe Grundbedingung jeder Orientierung ist, unter Unge-
wissheit zu Gewissheiten zu kommen, mit denen sie operieren kann, so ist sie 
nach Ekaterina Poljakovas Beitrag Unsicherheit der Orientierung: Drei Versuche 
über das Unverfügbare wenn nicht „das Unverfügbare schlechthin“, so doch dem 
Unverfügbaren ausgesetzt: Die Orientierung geschieht mehr, als man über sie ver-
fügen kann. Das gibt der PO ungewollt einen heideggerschen Ton, wie manche 
bemerkt haben, und das ist Anlass genug, nun von ihr aus nach dem Unverfüg-
baren zu fragen. 

Das Geschehen-Lassen gehört fraglos zur Orientierung: Man wird sich kaum 
,einfach so‘ zu Umorientierungen entschließen; die Situation muss es in irgend-
einer Weise erfordern. Insofern läuft die heideggersche Entschlossenheit zur 
Eigentlichkeit ins Leere, und Heidegger sah das ja dann auch selbst so. ,Verfü-
gen‘ kann man in der Orientierung wörtlich nehmen: als Fügen der sich in einer 
Situation anbietenden Anhaltspunkte, was dann veranlasst, ,etwas mit ihnen 
anzufangen‘. Verfügt man nicht in dieser Weise über eine Situation, läuft man 
Gefahr, von ihr überwältigt, zu etwas verfügt zu werden. Das Sich-Orientieren ist, 
wie Platon im Phaidros ebenfalls vorführte, auch ein Machtspiel, über das keiner 



394   Werner Stegmaier

der Beteiligten ganz verfügt, so dass das Verfügen sich laufend umkehren kann. 
Man hat es, so Ekaterina Poljakova, mit „verfügbaren Unverfügbarkeiten“, also 
wieder mit dem paradoxierenden Selbstbezug einer Unterscheidung zu tun. In 
Verfügungen, heißt das, werden Unverfügbarkeiten erfahren, in Unverfügbarkei-
ten aber auch Verfügungen möglich. Luhmann hat das mit George Spencer Brown 
am Unterscheiden und Bezeichnen selbst plausibel gemacht: Unterscheidet man 
und bezeichnet etwas mit der einen Seite einer Unterscheidung (falsch, nicht 
wahr; gut, nicht böse), so bleibt immer die andere Seite offen und steht, um die 
Begrifflichkeit des Verfügens fortzuspinnen, später zu weiteren Verfügungen zur 
Verfügung. So verunsichert – in einer Beobachtung zweiter Ordnung – jede Unsi-
cherheit absorbierende Verfügung durch Begriffe und Unterscheidungen sich 
zugleich wieder, schafft neues Unverfügbares.

Wenn, in Ekaterina Poljakovas Beispielen, Carl Friedrich von Weizsäcker die 
Unverfügbarkeiten in der Quantenphysik philosophisch geltend gemacht und 
Wittgenstein im Übergang vom Tractatus logico-philosophicus zu den Philosophi-
schen Untersuchungen die Unverfügbarkeit der Grenzen einer Sprache erkannte, 
die die Grenzen einer Welt sind, so war es der spätere Heidegger, der mit seiner 
Kehre von der Analytik des ,eigentlichen‘, sein Sein von sich aus aneignenden 
und so über es verfügenden Daseins zum an sich haltenden Andenken an das 
Sein als solches in der Philosophie wohl am entschiedensten die Unverfügbar-
keit thematisiert hat. Verfügbarkeit wird als Machenschaft angeprangert. Doch es 
scheint bei der bloßen Entgegensetzung von Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit 
zu bleiben: Heidegger beschwört die Unverfügbarkeit des Seins so konsequent, 
dass er es sich verbietet, über das, was sich da der Verfügung entzieht, mehr zu 
sagen als ein verfremdet geschriebenes Wort – „Seyn“ – und sich im Übrigen in 
eine quasi-religiöse Haltung des Wartens, der Demut, der Ehrfurcht ihm gegen-
über begibt, das naturgemäß auf sich warten lässt wie ein zu Godot gewordener 
Gott. Das Denken soll sich, paradox formuliert, dem Unverfügbaren zur Verfü-
gung stellen, und immunisiert sich dabei selbst: Denkende, die sich dagegen 
sträuben, sind keine eigentlich Denkenden. Auch Ekaterina Poljakova, die sicher-
lich zu den Wenigen gehört, die heute etwas darüber sagen könnten, sagt nichts 
darüber, was jenes Seyn als schlechthin Unverfügbares sein könnte. Umso mehr 
bekennt sie sich mit Nietzsche zur Freude am Überschreiten der Grenze vom Ver-
fügbaren zum Unverfügbaren und an der Unverfügbarkeit als solcher, damit auch 
an der Unsicherheit der Orientierung und am immer neuen Einbrechen ihrer 
beruhigenden Routinen – weil nur so die Orientierung sich unter neuen Umstän-
den neu orientieren und das Denken sich neu denken kann.

14. So wie ein nur begrenzt verfügbares Verfügen ist das Sich-Orientieren auch 
ein begrenzt verständliches Verstehen. Ingolf Dalferth, der seine theologi-



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     395

schen Untersuchungen selbst orientierungsphilosophisch angelegt hat, sucht 
mit seinem Beitrag Verstehen als Orientierungspraxis. Eine hermeneutische Skizze 
das Verstehen selbst zu verstehen, indem er seine Formen und Stufen übersicht-
lich macht, also über sie orientiert. Als Theologe will er Raum auch für das Nicht-
Verstehen gewinnen und begrenzt dazu das Verstehen eng. Verstehen, argumen-
tiert er, wird erst am Nicht-Verstehen auffällig, und setzt darum Verstehen schon 
als reflektiertes an. So fallen Routinen, auf die die PO großen Wert legt, weil sie 
als das selbstverständlich Gewordene den Großteil der „Orientierungspraxis“ 
ausmachen, nicht darunter. Auf der Ebene der Reflexion und Kommunikation 
kann so „der Sinn einer Situation verschlossen“ bleiben, der „Lebensprozess 
ins Stocken kommen“ und hilfsbedürftig werden. Routinen enden, Passungen 
gelingen nicht mehr, Desorientierungen treten ein. Nicht-Verstehen wird freilich 
seinerseits nur im Kontext von Verstehen auffällig; wie Josef Simon gezeigt hat, 
kann man nur etwas nicht verstehen, wenn man schon anderes verstanden hat 
und versteht. Die Verschlossenheit, das Stocken, die Desorientierung ist darum 
diesseits des Todes nie total. Gelingendes Verstehen muss man im Rahmen einer 
PO, denke ich, auch nicht so verstehen, dass es schon Zeichenprozesse voraus-
setzt, mit denen dann Kommunikations- oder sprachliche Verständigungspro-
zesse verbunden sind; man versteht einander ja schon ein gutes Stück weit, 
wenn man, wie man sagt, einander ,gut riechen‘ kann. Und so muss Verstehen 
auch kein „Gemeinschaftsphänomen“ in dem Sinn sein, dass es allein auf das 
„Gemeinschaftsleben“ bezogen wäre und zum Begriff dafür würde, „sich in der 
Welt zu orientieren, in der Menschen gemeinsam mit anderen“ oder „menschlich 
miteinander leben“. Sicherlich hat es hier ausgezeichnete Möglichkeiten. Aber 
auch Ingolf Dalferth schließt natürlich nicht aus, dass Verstehen gerade dadurch 
interessant wird, dass andere anders und darum, jedenfalls in Spielräumen, für 
sich allein so verstehen, wie sie verstehen. Erst dadurch entstehen ja in der wech-
selseitigen Orientierung Verständigungsprobleme.

15. Verständigungsprobleme, ,ins Stocken kommende Lebensprozesse‘, in der 
Sprache der PO Probleme der Orientierung an anderer Orientierung werden in der 
psychotherapeutischen Praxis besonders akut und, da es sich hier um klar defi-
nierte Gesprächssituationen handelt (vorgegebener Ort, vorgegebene Termine, 
vorgegebene Rollen), besonders scharf beobachtbar. Günter Gödde geht zu ihrer 
Beschreibung in seinem Beitrag Brauchen die wissenschaftliche Psychologie und 
Psychotherapie philosophische Fluglotsen? auf die klassische Entgegensetzung 
von Verstehen und Erklären oder hermeneutischen und szientistischen Ansät-
zen zurück, um zu zeigen, welche philosophischen Orientierungen darin leitend 
waren und noch sind. Erweisen sich beide Ansätze als plausibel und bleibt man 
bei ihrer Entgegensetzung, wird die Lösung, so Günter Gödde, ihre Komplementa-



396   Werner Stegmaier

rität sein. Doch der Streit der Schulen besteht dann fort, die Therapeuten bleiben 
gespalten, die Kämpfe um wechselseitige Anerkennung, die hier massive berufs-
spezifische und ökonomische Folgen haben, gehen weiter. Nimmt man, wie es 
Günter Gödde erwägt, die PO als philosophischen Lotsen, werden die Gegensätze 
zu Unterscheidungen, die in der betreffenden Situation, hier der psychothera-
peutischen Gesprächssituation, zur Entscheidung stehen. Sie werden dann als 
Orientierungsunterscheidungen und -entscheidungen verstanden und danach 
getroffen, wie sie in der gegebenen Situation weiterhelfen. Einander scheinbar 
ausschließende Alternativen werden in einer Orientierungssituation wie dieser 
zu funktionsäquivalenten Alternativen, und die psychotherapeutische Praxis 
wird zu einem Labor der Orientierung an anderer Orientierung. So wie sie Günter 
Gödde in seinem an anderer Stelle publizierten Beitrag Das Konzept ,Lebenskunst‘ 
in der psychodynamischen Psychotherapie darstellt, stehen die Orientierungen 
des Patienten und der Therapeutin, die sich im „Dunkelbereich“ ihrer „komple-
xen, unsicheren, instabilen und einzigartigen“ Begegnung immer nur an unver-
meidlich vieldeutige Anhaltspunkte der jeweils anderen halten können, „psy-
chodynamisch“ stets füreinander zur Disposition, loten einander aus, werden 
voneinander (im Doppelsinn) mitgenommen, und die Therapie gelingt nur, wenn 
beide Seiten dem stattgeben, die Patientin unter Leidensdruck, der Therapeut 
professionell. Es handelt sich um ein geradezu modellhaftes Orientierungsge-
schehen, in dem die Orientierungsüberlegenheit der einen Seite und die Macht, 
die ihr entspringt, durchaus erwünscht ist (dass sie kippen kann, hat Irvin Yalom 
in seinem Nietzsche-Breuer-Roman Und Nietzsche weinte schön illustriert). Die 
Über- und Unterlegenheit im Orientierungsgefälle scheint hier nicht entweder als 
Deutungskunst (Freud) oder als Beziehungskunst (Balint), sondern als Orientie-
rungskunst ins Spiel zu kommen, die beide einschließt, als Kunst der Entschei-
dung für jeweils hilfreiche Unterscheidungen. So wird offensichtlich verfahren, 
und so könnte man das Verfahren möglicherweise ohne Theoriespaltungen und 
Lagerkämpfe beschreiben. Denn der Begriff der Orientierung überbrückt auch die 
hier besonders auffälligen Differenzen des Unbewussten und des Bewussten, des 
Impliziten und des Expliziten, des Privaten und des Öffentlichen, liegt solchen 
Unterscheidungen voraus und führt sie zusammen.

16. Günter Abel macht mit seinem Beitrag Quellen der Orientierung den Schritt 
vom Verstehen zum Wissen. Er trägt den Begriff der Orientierung in die von ihm 
zunächst entwickelte Zeichen- und Interpretationsphilosophie und nun in seine 
aktuelle Systematische Wissensforschung ein und zeigt, wie die Philosophie 
der Orientierung dadurch bestätigt und bereichert werden kann. Orientierung 
schließt in der Tat einerseits vielfältigste Interpretations- und Zeichenprozesse, 
andererseits Wissensformen ein. Günter Abel macht mit seinem Ansatz auf die 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     397

Differenz und Dialektik von Prozess und Struktur auch in der Orientierung auf-
merksam: Sie bildet durch sich annähernd wiederholende Prozesse Formen oder 
Stukturen aus, in denen die Prozesse dann im Weiteren verlaufen – nicht ohne in 
ihnen wiederum laufend Veränderungsprozesse anzustoßen. Auf diese Weise ist 
Orientierung, wie Günter Abel betont, stabil und flüssig zugleich oder kurz: stabil 
auf Zeit, und Orientierung kann so mit der Zeit gehen. 

Die PO ist mehr an Orientierungsprozessen, Günter Abel mehr an Orientie-
rungsstrukturen interessiert. So fahndet er nach Quellen des „Orientiertseins“, 
wie er es nennt, das eben dann erfolgreich ist, wenn es in ungestörtem, selbstver-
ständlichem Fluss bleibt. Auch Günter Abel kann dabei, wie er sagt, auf metaphy-
sische oder naturalistische Vorgaben verzichten. Statt um Wahrheit geht es auch 
ihm um „pragmatische und problemlösende Plausibilitäten“.

Die Quellen der Orientierung findet er vor allem in (a) „unseren Lebens-
welten“, (b) „unseren Weltbildern“, (c) „dem Rationalitätsgebot“ und (d) „dem 
impliziten Wissen“. Der Begriff ,Quelle‘ könnte nahelegen, dass hier nun doch 
etwas vor der Orientierung vorausgesetzt wird; die genannten Quellen ergeben 
sich aber sichtlich selbst aus Prozessen der Orientierung, spielen sich in ihr ein 
und werden gleichsam zu ihren Sedimenten. Soweit (a) mit ,Lebenswelt‘ nach 
dem späten Husserl eine nicht schon von Wissenschaft und Technik durchdrun-
gene oder, wie Habermas dann sagte, ,kolonisierte‘ gemeint ist, verzichtet die PO 
auf diesen Begriff. Denn Orientierung bezieht problemlos auch Wissenschaft und 
Technik ein, operiert schon als geographische mit Karten, Kompassen und Navi-
gationsgeräten. Soweit die ,Lebenswelt‘ jedoch die selbstverständlich gewordene 
Welt ist, in der man sich ohne immer neue Orientierungsunterscheidungen und 
-entscheidungen routiniert bewegen kann, gibt sie in der Tat der Orientierung den 
unauffälligsten und gerade dadurch stärksten Halt. So auch Günter Abel: „Die 
Selbstverständlichkeiten verkörpern den höchsten Grad an Orientiertheit.“ Sie 
müssen jedoch nicht, wie der Begriff Lebenswelt suggeriert, eine überschaubare 
Einheit bilden – sie wäre dann schon nicht mehr selbstverständlich. Auch (b) 
der Begriff des Weltbildes, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine bedeutende 
Rolle in der Philosophie gespielt hat, setzt noch die Einheit einer Welt voraus, 
von der man ein Bild hat. „Weltbilder sind“, so Günter Abel, „verkörperte Welt-
orientierung.“ Doch die festen Bestände, die der Begriff des Weltbilds nahelegt, 
setzt, meine ich, die Orientierung mit ihren stets beweglichen und unterschied-
lich weiten, auch weltweiten Horizonten eher nicht voraus. Dagegen stimme ich 
mit Günter Abel überein, dass (c) auch Rationalität „eine unter anderen Orientie-
rungsleistungen“ ist und nicht auf Logik begrenzt werden kann, die als solche, so 
Günter Abel mit einer glücklichen Begriffsprägung, „orientierungs-leer“ ist. Die 
Passungen und Formen der Kohärenz können, wie es John Richardson auch für 
Nietzsche geltend macht, sehr vielfältig sein. Günter Abel fasst (a), (b) und (c) zur 



398   Werner Stegmaier

„internen“ Orientierung zusammen und stellt ihr eine „externe“ gegenüber, zu 
der z.B. Verkehrszeichen, aber auch „normative Regelungen und Vorgaben“ jeder 
Art gehören. Sie sichern Stabilitäten „im menschlichen und gesellschaftlichen 
Zusammenleben“, müssen jedoch, wie Günter Abel betont, stets an interne Ori-
entierung „andocken“ können. Sofern die Orientierung an anderer Orientierung 
weitgehend über „externe“ Zeichen verläuft, gilt dasselbe auch umgekehrt. Die 
Orientierung ist ja nicht nur individuelle, sondern kann auch inter-individuelle 
und gesellschaftliche sein.

Der Punkt (d) des impliziten Wissens eröffnet das Feld der Wissensformen – 
Günter Abel nennt theoretisches, alltägliches, praktisches, technisches, sprach-
lich-propositionales, psychisches, leibliches, emotionales, ästhetisches, mora-
lisches, explizites und eben implizites Wissen. Er unterscheidet und rubriziert 
die Wissensformen wiederum daraufhin, wie sie in der Orientierung Bestände 
bilden. Soweit Orientierung in diesem Sinn Wissen ist, bleibt es zum größten 
Teil implizit, wird nur im Störungsfall thematisiert und reflektiert. Wissen ist 
aus dieser Sicht für die Wissensforschung also nicht auf explizites Wissen zu 
begrenzen. Zu ihm gehört dann auch das, was man Kultur nennt, ein Wissen, 
das der PO zufolge nach langen und oft anstrengten Einübungen selbstverständ-
lich geworden ist. Skeptisch bleibt die PO jedoch gegenüber der Einteilung der 
Interpretationen und des Wissens in „Ebenen“, die in der Orientierung dann 
doch „zusammenspielen“ müssen. Ebenen sind analytische Unterscheidungen, 
um etwas auseinanderzuhalten, was in der Orientierung nicht auseinanderge-
halten wird, und die PO geht daher vorsichtig mit Ebenenunterscheidungen um, 
auch weil sie dazu dienten, Paradoxien unsichtbar zu machen. Doch sicherlich 
ist auch die luhmannsche Unterscheidung von Beobachtungen erster und zweiter 
Ordnung, von der ich hier wiederholt Gebrauch gemacht habe, eine Ebenenun-
terscheidung; ganz ohne sie kommt man nicht aus. Sehr einleuchtend scheint 
mir dagegen Günter Abels Begriff der Orientierungskraft, die sich in der PO nicht 
nur auf Findigkeit beschränkt, sondern eben auch mit Unterscheidungsebenen 
sinnvoll umgehen kann und in ihren Weiterungen als Orientierungs-, Urteils-, 
Entscheidungs-, Überzeugungs- und Gestaltungskraft Persönlichkeiten über ihr 
Wissen hinaus Führungsqualitäten verleiht.

17. Die Orientierungskraft, fokussiert auf ihre ethische Dimension, hat Andrea 
Christian Bertino in seinem Beitrag Vom Zeichen Setzen: Moralische Integrität 
und ethische Souveränität im Auge. Er setzt bei den Kapiteln der PO zur mora-
lischen und ethischen Orientierung ein und unterwirft sie einer ebenso stren-
gen wie willkommenen Prüfung. Nach der PO tritt die moralische Orientierung 
dadurch ein, dass die Not anderer dazu nötigt, ihnen beizuspringen, und sich 
die Spielräume der Orientierung im Übrigen schließen. Man ,muss‘ dann alles 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     399

andere zurücklassen und helfen (z.B. einem Kind, das zu ertrinken droht, auch 
wenn man sich dabei selbst in Lebensgefahr begibt, oder Menschenmassen auf 
der Flucht vor Bürgerkriegen, auch wenn es eng wird). Überall, wo Moral im Spiel 
ist, geht es, so die These, auch um Nöte, wie immer perspektivisch und wie immer 
dringlich sie eingeschätzt werden mögen. Und wie immer man diese moralische 
Nötigung auch erklären mag (soziobiologisch, soziologisch, psychologisch oder 
philosophisch), sie erspart das metaphysische Postulat einer absoluten ,Freiheit 
des Willens‘ zur Begründung der Moral, sollte andererseits aber auch nicht wie 
von Andrea Bertino auf das Reiz-Reaktions-Schema und damit auf bloße Instinkt-
haftigkeit reduziert werden. Denn die moralische Nötigung lässt durchaus Spiel-
raum für Reflexion. Auch wenn sie die „Form vollständiger Inanspruchnahme“ 
hat, kann man ihr doch auch nicht folgen, bezahlt das dann aber, je nachdem 
wie sensibel man moralisch ist, mit schlechtem Gewissen. Die Orientierung ver-
liert in ihrer moralischen Nötigung auch nicht ihre Autonomie, sondern schränkt 
sich selbst auf eine moralische Autonomie ein, in der sie wiederum alternative 
moralische Entscheidungen treffen kann. Eine Definition der Moral braucht sie 
dazu nicht; diese Definition müsste dann ja ebenso unumstritten wie allgemein 
bekannt sein. Die bloße Nötigung, bei Nöten anderer zu helfen, scheint mir zur 
Abgrenzung der moralischen Orientierung auszureichen; dagegen liefe ,selbstlo-
ses Handeln‘ ohne solche Nöte leer, es würde aufdringlich. 

So gesehen, wirkt die Unterscheidung der ethischen von der moralischen 
Orientierung auch nicht trennend, sondern steigernd. Wenn regelmäßig in 
manifesten Nöten geholfen wird, entsteht die generelle Erwartung auf Abhilfe. 
Die Erwartung wird zur Norm und damit zur Erwartung auch von Gegenseitig-
keit. Nach der PO setzt hier die ethische Orientierung ein: mit dem Verzicht auf 
Gegenseitigkeit, mit der Kraft der Einzelnen, moralische Erwartungen anderer zu 
erfüllen, ohne sie selbst an andere zu richten. Ethische Orientierung in diesem 
Sinn setzt nicht schon die eigene Moral bei anderen voraus, sondern reflektiert 
sie an deren Moralen. Sie unterwirft nicht andere moralische Orientierungen den 
eigenen Normen und Werten, sondern ist eine Moral im Umgang mit Moralen, 
also, wenn man so will, eine Moral zweiter Ordnung. Moralische Orientierung 
hebt sich darin nicht auf, sondern erweitert ihren Horizont, freilich nur dann, 
darin hat Andrea Bertino sicher Recht, wenn ihr die Normen und Werte anderer 
nicht zu fremd sind und sie mit ihnen darum schlicht nichts anfangen kann. 
Umgekehrt kann eine fest normierte moralische Orientierung, auch hier stimme 
ich Andrea Bertino ohne weiteres zu, von einer reflektierten Moral so irritiert 
werden, dass sie ihr feindlich begegnet; wir (und gerade Philosoph(inn)en der 
Orientierung) erleben das ständig. Die ethische Orientierung setzt also nicht nur 
die Fähigkeit zur Reflexion der eigenen Moral, sondern auch die Schätzung dieser 
Reflexion voraus und damit schon komplexere gesellschaftliche Verhältnisse, in 



400   Werner Stegmaier

denen Tugenden wie Aufgeschlossenheit für und Unbefangenheit gegenüber 
anderen Moralen, Vornehmheit als Verzicht auf Gegenseitigkeit, Nachsicht als 
Bereitschaft zu Vergebung, Freigebigkeit oder die Bereitschaft zu unbegrenzter 
Gabe und Verantwortlichkeit über Verpflichtungen hinaus möglich und plausi-
bel macht. Tugenden dieser Art, im aristotelischen Sinn ethische und dianoe-
tische zugleich, gipfeln nach der PO in „ethischer Souveränität“, einer auch in 
schwierigsten, komplexesten, moralische Normierungen sichtlich überfordern-
den Handlungssituationen gelingender ethischer Orientierung. Sie kann für 
andere mit ihren anderen Orientierungen (nicht zur Norm, sondern) zum Zeichen 
werden, dass auch in überraschenden, nicht planbaren moralischen Situationen 
ethisch wiederum überraschend, aber plausibel gehandelt werden kann. 

Ich schicke dies alles voraus, um den Beitrag Andrea Bertinos zur ethischen 
Orientierung angemessen würdigen zu können. Er zeigt in ihrer Präsentation in 
der PO, so wie sie als Buch vorliegt, zu Recht eine Lücke, ein „Defizit“ auf – im 
Überspringen der moralischen Integrität als Voraussetzung der ethischen Souve-
ränität. Denn ethisch souverän wirkt nur, wer als moralisch integer gilt. Wie ethi-
sche Souveränität wird auch moralische Integrität nur in Personen manifest, die 
dauerhaft, über viele wechselnde Situationen hinweg, die genannten ethischen 
und zugleich dianoetischen Tugenden zeigen, derart, dass (a) das, was sie sagen 
und was sie tun, in erkennbarer Übereinstimmung ist; Andrea Bertino nennt 
das praktische Kohärenz. Die Tugenden müssen (b) erkennbar authentisch, sie 
dürfen nicht mit Selbstdarstellungsabsichten verbunden sein (auch wenn latente 
Selbstdarstellungsabsichten in einer Selbstdarstellungsgesellschaft nie aus-
zuschließen sind). Und Personen müssen (c), wenn ihnen Integrität zuerkannt 
werden soll, die Tugenden dem Wortsinn nach (c1) ,vollständig‘ vereinen und (c2) 
,unbestechlich‘ bei ihnen bleiben, durch nichts zu korrumpieren sein (auch wenn 
die Korruption sehr feine und kaum mehr erkennbare Formen annehmen kann). 
Integrität in diesem Sinn ist Sache der moralischen Orientierung, macht sie voll-
kommen. Andrea Bertino stellt, soweit das in der Kürze möglich ist, präzise dar, 
wie voraussetzungsreich sie gleichwohl im Einzelnen ist, weil sie erneut die Pers-
pektivismus- und die Wahrheitsproblematik und zudem die Opferproblematik ins 
Spiel bringt. Für uns beide ist ausschlaggebend, dass ethische Souveränität nur 
aufgrund der moralischen Integrität der Person authentisch und damit plausibel 
wird und doch über sie hinausgeht. Denn moralische Integrität wirkt als mora-
lische Autorität, sie leitet zur Nachfolge an, aber sie befreit nicht. Ethische Sou-
veränität beweist, wie Andrea Bertino zeigt, Nietzsches Zarathustra, indem er, 
ohne seine moralische Integrität in Frage zu stellen, die Autoritätserwartungen 
der ,höheren Menschen‘ gezielt enttäuscht, um dann seinen eigenen, auch für 
ihn noch offenen Weg zu gehen („Das Zeichen kommt“), auf dem sie ihm nicht 
folgen können.



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     401

18. Claudia Welz will in ähnlichen Höhenzonen der ethischen Reflexion mit 
ihrem Beitrag Paradoxien ethischer und religiöser Orientierung als Neuanfänge des 
Denkens im Verbund mit dem philosophischen Denken Neuanfänge des christ-
lichen theologischen Denkens wagen; beide waren in Europa ja immer schon 
eng miteinander verflochten. Auch sie bezieht sich dabei auf das Kapitel der PO 
zur ethischen Orientierung und thematisiert den Zusammenhang von Integrität 
und Identität, auch dies ein Begriff, demgegenüber die PO eher skeptisch geblie-
ben ist. Nicht bürokratisch, sondern ethisch betrachtet steht die Identität einer 
Person nie fest, weder für sie selbst noch für andere; sie wird je nach der Kohä-
renz dessen, was sie sagt und tut, immer neu festgestellt. So ist etwa Reue nicht 
nur ein Phänomen der Re-Orientierung des eigenen Handelns, sondern auch 
eine Re-Identifikation der eigenen Person, und das gilt ebenso, wenn jemand 
für die Zukunft mutig einschneidend neue Aufgaben übernimmt. Auch Identi-
tät aber wird paradox, wenn sie auf wechselnden Identifikationen beruht, und 
Paradoxien haben in Kopenhagen mit dem Philosophen-Theologen Kierkegaard 
eine denkbar vertraute Heimstatt, an der man theologisch auch jüdische Zeugen 
wie Buber, Kafka und Elazar Benyoëtz nicht scheut und mit ihnen selbst in die 
Abgründe von Nietzsches grundsätzlichstem Nihilismus blicken kann. Und so 
traut sich Claudia Welz auch denkbar nah an die PO und an die Aussicht heran, 
gerade in Paradoxen des Denkens Halt zu finden. Das sind schöne Aussichten 
wiederum für die PO.

19. Der „Geburtstagsgruß“ Daniel Krochmalniks, für mich die wandelnde Kom-
petenz in Sachen Judentum, zum Triskaidekalog hat vordergründig nichts mit der 
PO zu tun, lässt sich aber sehr gut in sie übersetzen. Daniel Krochmalnik legt die 
Gebote des Judentums auf faszinierende Weise von der Freiheit der Orientierung 
her aus, auch wenn von Freiheit in ihnen nicht die Rede ist. 

Vor der Orientierung sind alle Religionen gleich. Sie alle geben Einzelnen, 
Gemeinschaften, Völkern und Reichen über die Zeiten hinweg gehaltvolle Ori-
entierungen und explizit einen Halt an Unbegreiflichem. Im Judentum geschah 
das auf besonders klare und eindrucksvolle Weise. ,Tora‘ heißt nach manchen 
jüdischen Gelehrten – nie allen, darauf wird Wert gelegt – selbst ,Weisung‘, ,Ori-
entierung‘, und Daniel Krochmalnik bestätigt das im Namen Martin Bubers. Nach 
der Tora ist die Tora im Kern von Gott selbst geschrieben, also von Grund auf 
selbstbezüglich. Sie hat darum auch keine Scheu vor Tautologien, Widersprü-
chen und Paradoxien. Gott nannte sich Gott (JHWH) laut der Tora auf Grund 
einer bestimmten Leistung für das von ihm auserwählte Volk: der Befreiung der 
Hebräer aus dem ,Sklavenhaus‘ Ägypten. Sie war mit einer Neuorientierung ihres 
gesamten Lebens verbunden, versetzte die Hebräer in eine völlig neue Situation, 
ließ sie über 40 Jahre, also eine ganze Generation, hinweg unter schwierigsten 



402   Werner Stegmaier

Bedingungen ein neues Leben in der Wüste lernen. Die explizite Orientierung 
dafür gab er ihnen in seinen von ihm selbst auf steinernen, aber zerbrechlichen 
Tafeln geschriebenen Geboten. Sie waren in Stein gehauen, aber nicht steinern. 
Sie haben der Übersichtlichkeit halber eine begrenzte Zahl, aber man kann sie 
unterschiedlich zählen, etwa als 13 (triskaídeka) statt als 10 (déka). Als Gebote 
waren sie ein ,Joch‘, aber das Volk nahm sie im freien Bund mit Gott als Selbstver-
pflichtung an; man kann sie, so Daniel Krochmalnik, als „Magna Charta der Frei-
heit“ zu lesen. Sie waren etwa zur Hälfte am Verhältnis der Menschen zu Gott, zur 
anderen Hälfte an typischen Situationen ihres persönlichen und ihres Gemein-
schaftslebens orientiert und ließen durch die Prägnanz ihrer Formulierung weite 
Spielräume ihrer Auslegung, die nicht von Priestern durch eine systematische 
Dogmatik eingeengt, sondern durch das Studium der Tora, das jedermann offen-
stand, immer mehr erweitert und verfeinert wurden. Nach der jüdischen Tra-
dition enthalten die von Gott geschriebenen Gebotstafeln zwischen den Zeilen 
die ganze Tora; er habe sie Mose und mit ihm den Hebräern mündlich mitge-
teilt: Eine Lebensorientierung braucht unterschiedliche Pfade. Die Tora, so wie 
sie schließlich kanonisiert wurde, schließt vielfältigste Berichte, Geschichten, 
Sprüche, Gebete, Lieder ein, die nicht weniger orientieren als Gebote und Lehren. 
Sie wurden in mutigen und auch phantasievollen Auslegungen zu immer neuen 
Orientierungen genutzt, wobei sich jeder Gelehrte früheren verpflichtet, aber 
auch zu Neuerungen berechtigt sah. Dabei bezog man sich stets auf das Ganze 
der Tora und alles in ihr auf alles Übrige, ohne zu glauben, man könne dieses 
Ganze je völlig durchdringen und so, trotz aller Genauigkeit und Gründlichkeit 
der Auslegung, zu einer definitiven Auslegung zu kommen. Auch auf diesem 
Weg kam ein wiederum verbindliches Gesetz, die Halacha, mit einer wiederum 
begrenzten, nun aber stark erweiterten Zahl von Vorschriften, den 613 Mizwot, 
zustande, die das ganze alltägliche Leben durchdrangen und dadurch stets an 
seine angestammte Orientierung durch Gott erinnerten. Auch dabei blieb nichts 
unumstritten, und dennoch oder eben deshalb erhielt sich auf diese Weise eine 
Gesamtorientierung, die einem Volk über Jahrhunderte und Jahrtausende hinweg 
zu leben, oft unter bedrohlichsten und mörderischsten Umständen zu überleben 
half und ihm bis heute die Lebensfreude bewahrte.  

VI. Folgefragen
20. Eine PO wird nie abgeschlossen sein, weitere Forschungsfelder tun sich auf. 
Der PO, so wie sie vorliegt, ging es zunächst um die bisher kaum beachtete Struktur 
der Orientierung in der Gegenwart und im Blick auf die Zukunft. Dabei hat sie den 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     403

Umgang mit der Geschichte nur am Rande berücksichtigt. Andreas Rupschus 
geht ihn in seinem grundlegenden Beitrag Wie orientiert Geschichte? nun an. 
Er eröffnet ihn mit der lapidaren These „Die Geschichte besitzt Autorität“. Jede 
Orientierung stützt sich auch auf Geschichte, schon weil sie aus der Geschichte 
erwachsen ist. Andreas Rupschus zeigt, wie die Autorität der Geschichte für 
politische Prognostik, also die Zukunftsorientierung, und die Selbststabilisierung 
der moralischen Orientierung, also die Gegenwartsorientierung, genutzt wird. 
Mir scheint das überzeugend, und so bleibt mir nur, wie bei allen Beiträgen dieser 
Abteilung, meinerseits weiterführende Rückfragen zu stellen.

Dass Geschichte Autorität besitzt, galt sicher für die alten Römer, die auf 
den mos maiorum und seine exempla maßgeblich die Selbstlegitimation ihres 
familiären und politischen Handelns bauten, und der Atem der Römer und ihres 
Umgangs mit der Geschichte reichte bis weit in die Neuzeit hinein. Aber gilt es 
noch für unser Verhältnis zu den Alten? Demokratie etwa hat sich in ihren Kon-
texten und Strukturen seit den alten Griechen so sehr verändert, dass man sich, 
auch wenn sie den Namen und das Modell für sie gegeben haben, heute kaum 
noch an ihnen orientieren kann und es darum auch weitgehend bei historischer 
Erinnerung belässt. Erfreulicherweise trifft das in vielen Fällen auch für unglück-
selige Handlungsmodelle wie Kriege unter Erbfeinden zu. Für mutige politische 
Führungskräfte scheint es nicht mehr allzu schwer zu sein, sich darüber hin-
wegzusetzen und ,politische Wenden‘ zu vollziehen. Die koselleckschen ,Wie-
derholungsstrukturen‘ sind in der modernen Fluktuanz der gesellschaftlichen 
Ordnungen offenbar immer brüchiger geworden und damit auch die Prognostik 
aus der Vergangenheit immer prekärer (,Wir haben immer so gehandelt, also …‘). 
Ähnliches gilt, wiewohl es da, wie Andreas Rupschus zeigt, erhebliche Differen-
zen geben kann, auch für die Routinen des individuellen und inter-individuellen 
Lebens; jüngere Generationen erleben in modernen Gesellschaften auch schon 
andere Welten. Erfahren wir Geschichte heute also nicht eher an ihrer Unwie-
derholbarkeit? Mögen die Zeithorizonte unserer wissenschaftlichen Orientie-
rung immer weiter geworden sein, so wurden offenbar die Zeithorizonte unserer 
politischen und persönlichen Orientierung immer enger. Man muss heute, wie 
der Umgang mit den allgegenwärtigen ,Krisen‘ zeigt, politisch und persönlich 
offenbar viel mehr ,auf Sicht fahren‘. Hat Geschichte dann noch Autorität, wenn 
,Autorität‘ heißt, dass sie unbefragt zum Maßstab der eigenen Orientierung  
genommen wird?

Sicherlich muss man Geschichte als das, was geschehen ist, von Geschichte 
als dem, was erinnert und geschrieben wird, unterscheiden. Die erstere haben 
wir aber nur in der letzteren. Die geschehene Geschichte dürfte trotz ihres sich 
beschleunigenden Wandels tief prägen, im persönlichen sicher noch mehr als im 
politischen Bereich, wenn auch nicht mehr durch klar umrissene Modelle, eher 



404   Werner Stegmaier

schon durch einschneidende Erfahrungen, die in günstigen Fällen zu Wiederho-
lungswünschen, in ungünstigen Fällen zu Wiederholungszwängen, in Extremfäl-
len zu Illusionierungen hier, Traumatisierungen dort werden können. Geschichte 
orientiert dann nicht durch Autorität, sondern einfach durch ihr Geschehen-Sein. 
Andererseits hat die moderne Geschichtsschreibung fraglos hohe Autorität, man 
kann sich über alles Geschehene von Belang heute in schärferer Auflösung und 
höherer Zuverlässigkeit informieren denn je. In dem Zusatz ,von Belang‘ steckt 
freilich Selektion, und alle Geschichtsschreibung beruht bekanntlich auf hoch-
gradiger Selektion, deren Perspektiven sich rasch ändern können, so dass sich 
nicht nur Geschichte, sondern auch Geschichtsschreibung laufend überholt. 
Nimmt man sie dann noch unbefragt zum Maßstab der eigenen Orientierung, 
oder lässt man nicht auch hier immer eine Beobachtung zweiter Ordnung mitlau-
fen, der Beobachtung der Perspektive der jeweiligen Geschichtsstudie? Andreas 
Rupschus empfiehlt die Beobachtung zweiter Ordnung in ethischer Hinsicht, 
wenn moralische Orientierungen durch geschichtliche Orientierungen bestärkt 
werden; sie empfiehlt sich sicher auch für die geschichtliche Orientierung selbst, 
und für Historiker ist sie völlig geläufig. Der Autoritätsverlust, der in der Per
spektivierung der Geschichtsschreibung liegen mag, ist für eine PO aber auch ein 
Gewinn. Er bestätigt, dass es, wie auch Andreas Rupschus bekräftigt, auch in 
der Geschichte keine unveränderlichen Anhaltspunkte gibt, sondern dass man 
sie mit „historischem Sinn“, wie Nietzsche ihn nannte, zu wählen und sich im 
Ganzen mehr denn je auf die Perspektivität, Situativität und Selektivität auch 
aller historischen Orientierung einzustellen hat. Die Geschichtsschreibung ist mit 
einem Wort offenkundig ebenfalls entscheidbar geworden. Nietzsche ließ seinen 
Zarathustra sich damit plagen, von der Vergangenheit erlöst zu werden, an der 
das Wollen ende, und dazu kommen, sie ihrerseits zu erlösen, indem er ihre 
Bruchstücke von sich aus zu einer Zukunft zusammenfügen und sich dadurch 
mit der Zeit versöhnen wollte. Ist das nicht, die Orientierung durch Geschichte 
philosophisch betrachtet, schon geschehen?

21. Matthias Schlicht von Rabenau widmet sich in seinem Beitrag Kompetenz 
als Schlüsselbegriff der Bildungstheorie – Vorschlag einer orientierungsphilosophi-
schen Fundierung einem weiteren offenen Forschungsfeld der PO, der Konzeption 
von Bildung, insbesondere der schulischen Bildung. Er schlägt vor, den Begriff 
der Bildung zu entidealisieren und durch den Begriff des Erwerbs von Kompe-
tenzen zu ersetzen, ohne ihn erneut zu ideologisieren. Kompetenz kann dann 
einerseits sehr weit, andererseits sehr differenziert etwa als Handlungs-, Sach-, 
Methoden-, Sozial- und Selbstkompetenz, emotionale, moralische, kreative und 
auch, wenn man das will, spirituelle Kompetenz gefasst werden. Ihr Begriff steht 
zwischen dem des Wissens und der Tugend, streift aber die Bindung an feste 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     405

Bestände (,Wissensbestände‘) und moralische Wertungen ab, zielt auf bloße 
Handlungsfähigkeit in Orientierungssituationen. Wird Kompetenz als Fähigkeit 
definiert, „in konkreten Situationen aus gegebenen Wissensbeständen diejeni-
gen Informationen herauszufiltern, die Entscheidungen und Handlungen ermög-
lichen können“, so kommt sie der Orientierung überhaupt gleich, in der doch 
ihrerseits vielfältige Kompetenzen oder ,Kräfte‘ zu unterscheiden sind. Anderer-
seits lässt sich in der Orientierung kein besonderes Subjekt isolieren, das über 
solche Kompetenzen umstandslos verfügen würde; ihre Grenzen sind eben die 
Kompetenzen, die sich in ihr ausgebildet haben. 

Stellt man in der Schulbildung vom Ziel der Mitteilung bloßer Wissensbe-
stände auf das Ziel des Erwerbs von Orientierungskompetenzen um, wird die 
Unterscheidung von Lehren und Lernen fragwürdig; nicht nur die Schüler(innen), 
auch die Lehrer(innen) sind betroffen. In Lehrbüchern werden Wissensbestände 
nicht als Anhaltspunkte dargeboten, wie Mathias Schlicht vielleicht zu entgegen-
kommend annimmt, und auch nicht wie Ideen in Platons Dialog Parmenides – 
noch einmal Platon! –, über deren Sinn erst ihr rechter Gebrauch entscheidet, 
sondern eben als für jede und jeden gleich gültige Wissensbestände. Dass sie 
der Lebensorientierung dienen sollen, ist zwar ein alter pädagogischer Spruch; 
wie er eingelöst werden soll, bleibt aber den Schüler(innen) überlassen; die 
Lehrer(innen) haben in der Regel damit nicht mehr viel tun. Begründet ist das 
eben darin, dass Orientierung und ihre Kompetenzen nur sehr begrenzt gelehrt 
und auch nur begrenzt eingeübt werden können. Nach aller Erfahrung haben 
Orientierungsfähigkeiten echte persönliche Grenzen, die nur in Spielräumen zu 
erweitern sind. Wissenbestände kann man mit Fleiß vermehren, Orientierungs-
fähigkeiten weit weniger, was – Mathias Schlicht weist selbst darauf hin – Kant 
schon für die Urteilskraft geltend gemacht hat. Das gilt nun aber nicht nur für die 
Schüler(innen), sondern auch für die Lehrer(innen). Setzt man bei Orientierungs-
kompetenzen an, wäre das Lehrer(innen)-Schüler(innen)-Verhältnis ebenfalls als 
Orientierung an anderer Orientierung zu begreifen, in dem auch die Lehrer(innen) 
laufend neue Orientierungskompetenzen erwerben müssen, nämlich sich jeweils 
auf eine Klasse, ihre einzelnen Schüler(innen) und deren jeweilige Lernsituatio-
nen so einzustellen, dass Schüler(innen) an Lehrer(innen) etwas über Orientie-
rung an anderer Orientierung lernen können. Das klingt theoretisch trivial, ist 
in der Praxis bekanntlich aber schwierig und wird beim modernen Inklusions-
Unterricht noch weit schwieriger. Auch hier ist wieder vom Meister der Beobach-
tung zweiter Ordnung, Luhmann, zumindest theoretisch einiges zu lernen. In 
seinen Schriften über die Erziehung geht er von der Beobachtung aus, dass im 
Klassenunterricht notgedrungen die meisten Schüler(innen) die meiste Zeit ruhig 
zu warten haben, bis sie ,dran sind‘ – und eben in dieser Zeit beobachten können, 
wie die Lehrer(innen) sie beobachten und beachten oder nicht. Sie lernen also vor 



406   Werner Stegmaier

allem und über viele Jahre hinweg konzentriert Beobachtungsverhalten und im 
traditionellen Frontalunterricht, der sich zur Übermittlung von Wissensbestän-
den besonders anbietet, dass Lehrer(innen) immer ,dran sind‘, Schüler(innen) 
selten. Sie lernen unfreiwillig, dort abzuschweifen, abzuschalten, auszusteigen, 
wo ihnen der Unterricht nicht das bietet, was sie erwarten, sie erlernen die Kom-
petenz der Selektion von Wissensbeständen (,Was soll ich damit anfangen?‘), 
ohne die Wissensbestände jedoch schon überschauen zu können, also inkom-
petent. Auch Lehrer(innen) wissen das natürlich und versuchen mit abwechs-
lungsreicheren Unterrichtsmethoden gegenzusteuern. Doch dabei sind sie dem 
Orientierungsgeschehen in Lernsituationen ihrerseits weit stärker ausgesetzt und 
können darin wie Schüler(innen) mehr oder weniger erfolgreich sein. Sie müssen 
ihrerseits oft mühsam lernen, so mit ihm umzugehen, dass sie darin nicht unter-
gehen. Unter Orientierungsgesichtspunkten verlangt die moderne Schulbildung 
auf beiden Seiten mehr und höhere Kompetenzen, und Schüler(innen) und 
Lehrer(innen) rücken darin enger zusammen.

22. Schon mit einigem Humor erinnert Hubertus Busche die PO an den Orien-
tierungswert der vestimentären Zeichensprache, den sie ebenfalls schmählich 
übergeht. Im ja sehr ausführlichen Sachregister müsste ,Kleidung‘ zwischen 
,Kirche‘ und ,Koexistenz‘ erscheinen, erscheint aber nicht. Ihr Orientierungs-
wert oszilliert tatsächlich, nach der systematischen Untersuchung, die Huber-
tus Busche vorlegt und der von meiner Seite schlechthin nichts hinzuzufügen 
ist, zwischen strengem Ritual und lockerem Nebeneinander, und in dieser Oszil-
lation werden die Zeichen bezeichnend. Man sieht nicht einfach die Zeichen, 
sondern sieht sie in den Spielräumen des vestimentär zu einer bestimmten 
Zeit Möglichen und Unmöglichen und schließt von ihnen aus auf die Person, 
die sich willentlich in ihnen zeigt. Denn mag man für seinen Körper und sein 
Gesicht wenig können, für deren Drapierung schon, und umso aussagekräf-
tiger sind die vestimentären Zeichen. Eben weil sie, sofern nicht Uniformität 
oder schlichter Mangel die Spielräume beschneidet, klar Sache der Entschei-
dung sind, sprechen sie für die oder den, die da entscheiden, aber wiederum 
in beträchtlichen Spielräumen, denn sie können stets anders wahrgenommen 
werden, als sie gedacht waren. Dass der Sinn der Entscheidung für sie niemals 
ganz klar ist, macht sie gerade interessant und umso mehr für die, die ein 
besonderes Interesse an eigener vestimentärer Zeichengebung haben. Da es 
aber auch Leute gibt, die auf Kleidung ,wenig Wert legen‘, wenn sie nur das zu 
Bedeckende bedeckt und gegebenenfalls das zu Wärmende wärmt, beschränkt 
sich der vestimentäre Orientierungswert wiederum, zumal es auf der anderen 
Seite auch Leute gibt, die alles Mögliche anziehen können und trotzdem gut 
aussehen. Man könnte von vestimentärer Souveränität sprechen. Die Zeiten, als 



� Zur Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten     407

Kleider wirklich noch Leute machten, scheinen vorbei zu sein, seit Topmanager 
auch im Pullover auftreten und Minister und Regierungsschefs sich ohne Kra-
watte vereidigen lassen können.

Hubertus Busche führt hier eine hilfreiche Unterscheidung ein, die von 
Vorab- und Zusatzorientierung. Sie verweist nicht nur auf ein je unterschiedliches 
Maß an Orientierungsbedarf in unterschiedlichen Situationen, sondern expliziert 
auch gut die Rekursivität der Orientierung, ihre laufend neue Abgleichung beim 
laufenden Auftauchen neuer Anhaltspunkte. Ihre Beachtung macht die Orientie-
rung um-, weit- und vorsichtiger oder kurz: sensibler gerade in der oft so heiklen 
Orientierung an vestimentärer Orientierung. Hubertus Busche nennt sie, auch 
dies scheint mir ein glücklicher Begriff zu sein, „Gefährlichkeitscheck“. Es geht, 
wie in aller Orientierung, darum, die Gefahr des bloßen Mitlaufens einerseits und 
des demonstrativen Auffallens andererseits zu minimieren und auf überschau-
bare Risiken des erwartbaren Gefallens zu reduzieren. Über die Orientierung im 
Allgemeinen lernt man ferner daraus, dass Anhaltspunkte erst orientieren, wenn 
sie mit anderen zusammen Muster ergeben, also wie Kleider passen und sitzen, 
und darum so lange gesichtet werden, bis sie passen und sitzen. Sie sind dann 
immer noch eigene Beobachtungsmuster, die beim Auftauchen neuer Anhalts-
punkte – ein weiteres, nicht ganz so passendes Accessoire – rasch danebenliegen 
können. Aber dabei bleibt doch immer die Freude an den Zeichen und am Deuten 
der Zeichen, auf eigenes Risiko.

23. Halb humorvoll, halb ernsthaft analysiert schließlich Silvio Pfeuffer den 
Humor in der Orientierung, oder, wenn man noch einen Schritt weiter gehen will, 
den Humor der Orientierung, und dies am halbernsten Komiker Olli Dittrich und 
seiner, so die Wikipedia-Definition, televisionären „Improvisationskomiksen-
dung“ Dittsche, in der Dittrich, stets im Bademantel über sehr lässigen Tages-
klamotten, also nur halb angezogen, ganz eigene vestimentäre Zeichen sendet. 
Will, so Silvio Pfeuffers Vermutung, die PO mehr vom wahren Leben zeigen, so 
könne man hier das wirklich wahre Leben und damit auch die wahre Orientie-
rung kennenlernen. Das könnte stimmen. Denn Improvisationskomik fordert 
allerhöchste Orientierungskunst, und wenn sie im Fernsehen gezeigt wird und 
dies live, steht sie unter allerschärfster Beobachtung, die, wenn rückgekoppelt, 
die Kunst zu weiteren Höhen antreibt. Dabei ist die Improvisation, wie bei einer 
Seriensendung kaum anders möglich, von peinlich genau eingehaltenen Ritua-
len durchsetzt, von Anfang also paradox, und die gesendete Komik lebt weiter 
von paradoxen Verdrehungen des Verständlichen ins Unverständliche und des-
orientierenden Orientierungen. Am ehesten muss man darüber lachen, dass man 
bei dieser angestrengt inszenierten Improvisationskomik gar nicht lachen muss; 
selbst das Lachen wird paradoxiert. 



408   Werner Stegmaier

Silvio Pfeuffer spielt Grundfiguren der PO auf Dittsches Klaviatur noch einmal 
durch. Es geht. Wenn Dittsches mit Halbwissen untersetztes halbphilosophisches 
Gelaber in der Imbissbude „die alltägliche Orientierung auf eine zugleich lustige 
wie tiefsinnige Art und Weise repräsentiert“ (oder halb lustige, halb tiefsinnige?), 
dann ist zumindest die Orientierung und dann auch eine Philosophie, die sich 
auf die Orientierung einlässt und sie zum Anfang aller Philosophie machen will, 
herzlich oder doch halb zum Lachen, das vollends stecken bleibt, wenn man 
darin wirklich das „wirklich wahre Leben“ mit seinem möglicherweise wirklichen 
philosophischen Tiefsinn wiedererkennt. Wenn Metaphysik von den Bedingun-
gen der Orientierung absieht, um auf vermeintlich festen Boden parmenideisch 
runder Ganzheiten zu kommen, potenziert die Improvisationskomik die Bedin-
gungen der Orientierung, um runde Ganzheiten als Seifenblasen einer Halbwelt 
durchsichtig zu machen, die irgendwann wieder platzen. Orientierung kann, 
erkennt man so, auch Seifenblasen erzeugen und wieder platzen lassen und sie 
kann sich andererseits selbst an Halbheiten und in Halbwelten orientieren. Sonst 
hätte sie nichts zu lachen. Sie hat die Spielräume, die Vielschichtigkeiten, die 
Komplexitäten dazu, und wir dürfen sie dafür bewundern. Und Lachen, worüber 
auch immer, ist seinerseits ein Modus der Orientierung: Alles allzu Ernste zer-
platzt unter Lachen wie Seifenblasen oder Luftballons. Mit Humor pufft unsere 
Orientierung alle Orientierungsbeschwernis einfach aus und lässt die Situation, 
wie sie ist, pfff. Auch eine Philosophie der Orientierung sollte das können. 




