WERNER STEGMAIER

,,ohne Hegel kein Darwin*

Kontextuelle Interpretation des Aphorismus 357
aus dem V. Buch der Frohlichen Wissenschaft

Der Aphorismus 357 ist einer der ausfiihrlichsten und gewichtigsten im V. Buch der
Frohlichen Wissenschaft. In ihm klart Friedrich Nietzsche seine Anschliisse an die mo-
derne deutsche Philosophie: Gottfried Wilhelm Leibniz, Immanuel Kant, Georg Wilhelm
Friedrich Hegel und Arthur Schopenhauer, an die er jedoch gerade darin anschlie3t, wo-
rin sie nicht ,deutsch‘, sondern ,européisch® sind. Er geht von dem zu seiner Zeit be-
tont deutschen Horizont zu einem neuen, ,gut® europdischen tiber und damit zugleich zu
einem evolutiondren Denken auch in der Philosophie. Hier fillt die Bemerkung ,ohne
Hegel kein Darwin‘, die, wenn man so will, positivste Erwdhnung Charles Darwins in
Nietzsches veroffentlichtem Werk. Ich versuche, sie in einer kontextuellen Interpretati-
on aus dem Zusammenhang deutlich zu machen, in den Nietzsche sie gestellt hat, dem
Aphorismus Nr. 357.!

1. Evolutiondres Philosophieren

Der Text setzt ein mit generellen (,man‘) Fragen und Zweifeln beim ,Nachrechnen® und
,Zurechnen‘ der ,eigentlichen Errungenschaften des philosophischen Gedankens®, ihrer
Zuordnung nach Ober- und Unterbegriffen. Darauf folgt, nach einem Trennungsstrich,
die Inszenierung eines personlichen Entscheidungsprozesses: Nietzsche gibt auf die an-

I Zur Methode der kontextuellen Interpretation Werner Stegmaier, Nach Montinari. Zur Nietzsche-Phi-

lologie, in: Nietzsche-Studien 36 (2007), englische Ubersetzung von Lisa Anderson: After Montinari.
On Nietzsche Philology, in: The Journal of Nietzsche Studies 38 (Fall 2009), franzosische Uberset-
zung von Patrick Wotling: La philologie et Nietzsche. Lignes directrices pour une philologie adaptée
a la philosophie de Nietzsche aujourd hui, in: Jean-Frangois Balaudé, Patrick Wotling (Hg.), L art de
bien lire. Nietzsche et la philologie, Paris 2010 (im Erscheinen), portugiesische Ubersetzung in Vor-
bereitung; Ders., Nietzsche im 21. Jahrhundert. Mittel und Ziele einer neuen Nietzsche-Philologie,
in: Nietzscheforschung 16 (2009), gekiirzt abgedruckt in: Information Philosophie 3/09. Im knappen
Raum dieses Artikels koénnen nicht alle Nuancen des Aphorismus beriicksichtigt werden, und die
Interpretation des burlesken dritten Abschnitts, den Nietzsche durch einen Gedankenstrich abtrennt
(Absitze macht er in seinen Aphorismen nicht), muss ganz beiseite bleiben. Ich verweise dazu auf
meine im Entstehen begriffene Gesamtinterpretation des V. Buchs der Fréhlichen Wissenschaft. Bei
der vorliegenden Abhandlung handelt es sich um einen (vorlaufigen) Auszug daraus.

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



66 Werner Stegmaier

stehenden Fragen und Zweifel Antworten aus nachdriicklich eigener Entscheidung (,Ja,
ohne allen Zweifel‘, ,Ich glaube nicht®). Er kehrt die eigene Entscheidung hervor, um
dann, spiter, zu jenem ,wir‘ {iberzugehen, mit dem er die Leser(innen) in seine eigenen
Entscheidungen einzubeziehen pflegt (,Indem wir die christliche Interpretation derge-
stalt von uns stossen‘). Wahrenddessen beschleunigt er das Tempo des Textes, wird zu-
gleich ausfiihrlicher, zuletzt, in einem weiteren durch einen Gedankenstrich abgetrennten
Abschnitt, ausschweifend und dabei ironisch und zynisch. Nietzsche demonstriert hier
exemplarisch, dass er auf Ableitungen und Begriindungen aus Ober- und Untersitzen
verzichtet und nicht durch konsequente logische Argumentationen, sondern mit seinem
eigenen Urteil iiberzeugen will. Er fiihrt vor, wie sich ihm (scheinbar oder tatséchlich)
Fragen stellen, wie ihm (vorldufige) Antworten kommen und wie er sie dann neu in Frage
stellt, mit offenem Ausgang auch fiir ihn selbst, und wie dabei seine Stimmungen wech-
seln. Er demonstriert, mit einem Wort, ein ,evolutionéres Philosophieren®.

Der Aphorismus ist als Beitrag ,,Zum alten Probleme. ,was ist deutsch?** (KSA,
FW, 3, 597) angelegt. Die Frage ,Was ist deutsch?‘ hatte Richard Wagner gestellt, und
er hatte sie, wie er schreibt, erst nach jahrelangen griindlichen Uberlegungen beantwor-
tet. Den Schluss, den er aus ihnen zog, teilte er 1878 als sein ,letztes Wort im Betreff des
angeregten, so traurig ernsten Themas® in den Bayreuther Blittern mit, dem Organ der
Bewegung, die sich um ihn gesammelt hatte und die, wie Wagner selbst, fiir ihren Natio-
nalismus, Rassismus und Antisemitismus bertichtigt war.> Wagner spricht als Autoritit zu
seinen Anhédngern. Er wollte in seiner Schrift Was ist deutsch? nicht bloer Verehrung des
Deutschen Ausdruck geben, sondern erhob den Anspruch, die Bedeutung des Deutschen
wissenschaftlich zu untersuchen, ndmlich auf geschichtlichem Wege im Anschluss an
die ,,neuesten und griindlichsten Forschungen* von Jakob Grimm. Tatséchlich ist seine
Schrift weit entfernt davon, ,,vorurtheilsfrei‘* zu sein. Sein Duktus ist dem Nietzsches
im Aphorismus Nr. 357 in vielem durchaus nah: auch Wagner spricht ganz aus eige-
nem Recht, fithrt seine Begriffe gleitend ein, 14dt sie schrittweise pathetisch auf, um sie
schlieBlich superlativisch zu tibersteigern, auch er versteht seinen Text gekonnt drama-
turgisch aufzubauen, auch er personalisiert, auch seine Prosa-Schriften sind, so Nietzsche
in einem Notat von 1875, ,,im Sprechstil, nicht im Schreibstil geschrieben* (KSA, NF, 8,
221).* Die Antwort, die Wagner am Ende auf die gestellte Frage gibt, ist der Name einer
Person: Sebastian Bach.’ Bach’s Geist sei ,der deutsche Geist‘, er vor allem andern zeige,
,,dass das Schone und Edle nicht um des Vortheils, ja selbst nicht um des Ruhmes und der

2 Richard Wagner, Was ist deutsch?, in: Bayreuther Blitter: Monatsschrift des Bayreuther Patronats-

vereines unter Mitwirkung Richard Wagner s redigirt von Hans von Wolzogen, Zweites Stiick, Fe-
bruar 1878 (vgl. den Hinweis Montinaris in KSA, 14, 180). Wagner hatte, teilt er in einer Vorbemer-
kung mit, ,,bei einer neuerlichen Untersuchung® seiner Papiere ein Manuskript aus dem Jahr 1865
,»in zerstiickelten Absdtzen vorgefunden, das er nun auf Wunsch des Herausgebers der Bayreuther
Bldtter, Hans von Wolzogen, ,.fiir unsre ferneren Freunde des Patronatsvereins zu iibergeben [s]ich
bestimmt habe®. Der Gesamtausgabe seiner Schriften (zuerst 1871-1873) habe er die Schrift, der
Schwierigkeit des Themas wegen, dennoch nicht ,,beizugeben [...] getraut[]“.

3 Ders., ebd., 30 f.

Nietzsche schitzt auch Wagners Prosaschriften als Versuche ein, ,,das Erlebnifl zu begreifen, in

Begriffen abzuhéduten* (KSA, NF, 8, 222).

Ohne Johannes: Der Name Sebastian stammt aus dem Griechischen sebastos, (verehrungswiirdig),

der Name Johannes aus dem Hebréischen (,Gott ist gnidig*).

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 67

Anerkennung willen in die Welt tritt: und Alles was im Sinne dieser Lehre gewirkt wird,
ist ,deutsch, und deshalb ist der Deutsche gross; und nur was in diesem Sinne gewirkt
wird, kann zur Grésse Deutschlands fiihren. ¢

In den Mittelpunkt seiner ,geschichtlichen Untersuchung® stellt Wagner darum die
Reformation und den ihr folgenden Dreifigjdhrigen Krieg, der, so sehr er Deutschland
verwiistet habe, den ,deutschen Geist® doch auch gestirkt habe, indem er ihn nach in-
nen gewandt, in das ,.tiefste Innere®, das ,,innigste Innere* versenkt habe.” Und dieses
,innerlichste Leben des deutschen Geistes®, verkorpert durch Bach, setze es instand,
alles ,,Fremde, urspriinglich ihm Fernliegende, in hochster objektiver Reinheit der An-
schauung zu erfassen und sich anzueignen®, mache den Deutschen zur Wiedergebung des
Reinmenschlichen fdhig.® Das ,deutsche Wesen® ist danach das, das allem Fremden seine
Fremdheit nehmen und ihm sein wahres Wesen geben kann, kurz: das Deutsche ist auch
das Allgemein-Menschliche. Urspriinglich aber sei es schon dem Wortsinn nach als das
,unsrem Boden Entsprossene® und diesem Boden Treue, kurz die ,,Urheimath“.® So ist
das Allgemein-Menschliche im deutschen Boden beheimatet.

Wagner erdffnet seinen Text im Hauptteil mit einem noch leidlich ,historisch® zu nen-
nenden Abschnitt und schlieB3t ihn mit einem weiter verklédrten, im Namen Bachs, ,,dem
einzigen Horte und Neugebérer des deutschen Geistes*!?, ausklingenden Deutschen-Idyll.
Dazwischen schiebt er unvermittelt einen Abschnitt iber ,die Juden® ein. Sie seien ein
»allerfremdartigstes Element, das in das deutsche Wesen eingedrungen sei.!' Eben weil
es das ,,deutsche Wesen* sei, ,,sich auf den weltlichen Vortheil nicht zu verstehen*'?, kon-
ne der Jude es ausbeuten, konne er die deutsche Geistesarbeit in seine Hand nehmen und
dem Deutschen ein widerwirtiges Zerrbild von sich zuriickgeben. Die Juden seien die
groBte Gefahr fiir die Deutschen und, weil die Deutschen das Reinmenschliche vertriten,
nicht nur fiir sie, sondern fiir die schonsten Anlagen des menschlichen Geschlechts iiber-
haupt, die durch sie ,vielleicht fiir immer ertddtet® wiirden. Eben weil der deutsche Geist
so offen fiir alles Fremde sei, sei er durch die Juden einem schmachvollen Untergange
geweiht!?, wiirde er nicht durch entschiedene Anstrengungen davor bewahrt. Das ,Gedei-
hen‘ des wahrhaftigen deutschen Wesens miisse darum das Ziel einer wahrhaft deutsch
zu nennenden Politik sein.!* Wagner grenzt ,das Deutsche‘ scharf von allem (angeblich)
Fremden, um es rein aus sich selbst wachsen zu lassen.

Die Stichworte ,Rasse‘ und ,deutsche Seele‘, die Nietzsche zu Beginn des Aphoris-
mus Nr. 357 gebraucht, stammen jedoch nicht aus Wagners Aufsatz Was ist deutsch?'®> So

6 Richard Wagner, Was ist deutsch?, 38.

7 Ders., ebd., 37.

¥ Ders., ebd., 33, 32.

9 Ders., ebd., 30.

10" Ders., ebd., 38.

1" Ders., ebd., 34.

12 Ders., ebd., 38.

13 Ders., ebd., 35.

14 Ders., ebd., 32.

In den 1937 [!] von Ernst Biicken zusammengestellten Hauptschriften Richard Wagners (Richard
Wagner, Die Hauptschrifien, hg. u. eingel. von Ernst Biicken, Leipzig o. J. [1937]) ist Wagners Ge-
brauch des Rasse-Begriffs auf den scharf antisemitischen Aufsatz Zur Rassenfrage und den Aufsatz

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



68 Werner Stegmaier

sehr Nietzsche mit dem Reiz solcher Reizworte gespielt haben mag: ,Rasse‘ hat bei ihm
nicht schon einen rassistischen Sinn.'® Der Rassen-Diskurs war gidngig zu seiner Zeit, und
nicht jeder Gebrauch des Begriffs ,Rasse‘ war schon rassistisch. Nietzsche unterscheidet,
besonders in Jenseits von Gut und Bédse, mit Vorliebe auch die Volker Europas als Ras-
sen, spricht hier von ,,lateinischen Rassen* (KSA, JGB, 5, 69), von ,,arbeitsamen Rassen*
(ebd., 110), einer ,,Rasse von ehemaligen Puritanern (ebd., 164) und selbst von ,,phi-
losophischer Rasse (ebd., 195), und im 357. Aphorismus der Fréhlichen Wissenschaft
schreibt er weiter unten, ,,der Sieg des wissenschaftlichen Atheismus* sei ,,ein gesammt-
europdisches Ereigniss, an dem alle Rassen ihren Antheil von Verdienst und Ehre haben
sollen* (KSA, FW, 3, 599) Diese europdischen Rassen kdnnten ,,verliebt und liistern nach
fremden Rassen® sein (KSA, JGB, 5, 191), und die ,,europidische Rasse* als ganze (ebd.,
82) sei zumal nach der ,,demokratischen Vermengung der Stdnde und Rassen® (ebd., 158)
eine bunte ,,Rassenmischung™ (ebd., 136) geworden. Und hier wiederum ist fiir Nietzsche
das deutsche Volk paradigmatisch, als ,,ein Volk der ungeheuerlichsten Mischung und
Zusammenriihrung von Rassen, vielleicht sogar mit einem Ubergewicht des vor-arischen
Elementes, als , Volk der Mitte* in jedem Verstande®. So seien ,,die Deutschen unfassbarer,
umfanglicher, widerspruchsvoller, unbekannter, unberechenbarer, iiberraschender, selbst
erschrecklicher, als es andere Volker sich selber sind“, — und eben darum seien gerade
sie es, die ein Rasse-Problem hitten: ,,Es kennzeichnet die Deutschen, dass bei ihnen die
Frage ,was ist deutsch?’ niemals ausstirbt* (ebd., 184 f.). Nietzsche will ,das Deutsche*
im Gegensatz zu Wagner gerade dem Fremden ausgesetzt und es dadurch immer neu in
Frage gestellt sehen. Im Hinblick auf die Juden aber hélt er sich mit dem Begriff ,Rasse*
auffallig zuriick, eben weil er gegen sie rassistisch gebraucht wurde, oder er gebraucht
den Rasse-Begriff hier gegen den Trend: ,,Die Juden sind aber ohne allen Zweifel die
starkste, zdheste und reinste Rasse, die jetzt in Europa lebt™ (ebd., 193). Er tritt in allem
gegen Wagners antisemitischen und antievolutiondren Rassismus an.

Mit der Rede von der ,,deutschen Seele oder der ,,griechischen Seele* (beide in An-
fithrungszeichen) versucht er charakteristische Wertungen, Einstellungen, Stimmungen
zu fassen. Sie bleibt unvermeidlich diffus, und Nietzsche behandelt sie auch so, stellt
sie sogleich in Frage (,,Diirfen wir sagen®). Und selbst wenn ,,die eigentlichen Errun-
genschaften des philosophischen Gedankens [...], welche deutschen Kopfen verdankt
werden [,] in irgend einem erlaubten Sinne auch noch der ganzen Rasse zu Gute zu rech-

Heldentum und Christentum beschrénkt, beide wie Was ist deutsch? aus der Bayreuther Zeit. In Zur
Rassenfrage erortert Wagner das Thema, ob eher reine oder gemischte Rassen ,grofle Charaktere*
hervorbringen. Danach ist ,,der Jude das erstaunlichste Beispiel von Rassenkonsistenz, welches die
Weltgeschichte noch je geliefert hat [...]: er vermische sich méannlich oder weiblich mit den ihm
fremdartigsten Rassen, immer kommt ein Jude wieder zutage* (425). Der ,,deutschen Rasse™ da-
gegen gehe ein solcher ,.,reiner Rasseninstinkt™ ab (426), sie fiihle sich auch ,,nicht mehr als eine
Rasse, als eine Abart der Menschheit, sondern als einen Urstamm der Menschheit selbst® (427). In
der zweiten Abhandlung erdrtert er in engem Anschluss an Josef Arthur de Gobineaus Essai sur
l’inégalité des races humaines (1853—1855), einem Hauptwerk des Rassismus (jedoch keines gegen
die Juden gerichteten Rassismus), den ,,Verderb der weilen Rasse® (431). In seinem antisemitischen
Pamphlet Das Judentum in der Musik von 1850, Ausdruck seines ,,uniiberwindlichen Widerwillens
gegen jiidisches Wesen™ (134), verwendet Wagner den Rassebegriff noch nicht.

Der genaue philologische Nachweis bei Gerd Schank, ,, Rasse “ und ,, Ziichtung ** bei Nietzsche. Mo-
nographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 44, Berlin, New York 2000.

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 69

nen‘ wiren, so wie ,wir etwa Plato’s Ideomanie, seinen fast religiosen Formen-Wahnsinn
zugleich als ein Ereigniss und Zeugniss der ,griechischen Seele‘ zu nehmen gewohnt
sind“ (KSA, FW, 3, 597), konnten sie noch immer die ,,Ausnahme* (ebd.) und nicht die
Regel und also, was ,das Deutsche® betrifft, wenig aussagekriftig sein. Dennoch betrach-
tet Nietzsche die Frage, Wagners Frage, nicht als abwegig. Bestimmte Traditionen eines
Volkes konnten in kennzeichnenden ,,Symptom[en]“ (ebd.) zum Ausdruck kommen, die
dann freilich ganz unterschiedlich gedeutet werden konnen.

In der neuen Vorrede zur Morgenrothe, die zu derselben Zeit wie das V. Buch der
Frohlichen Wissenschaft entsteht, gebraucht Nietzsche das Stichwort ,deutsche Seele’
ohne Anfiihrungszeichen. Er charakterisiert diese deutsche Seele dort durch den Hang
zur paradoxen Logik des Glaubens, des ,,credo quia absurdum est” (ich glaube, weil es
unverniinftig ist), den er bei Hegel wiederfindet und der sich in ganz Europa durchgesetzt
habe: ,,aber auch heute noch, ein Jahrtausend spiter, wittern wir Deutschen von heute,
spite Deutsche in jedem Betrachte — Etwas von Wahrheit, von Mdglichkeit der Wahr-
heit hinter dem beriihmten realdialektischen Grund-Satze, mit welchem Hegel seiner Zeit
dem deutschen Geiste zum Sieg liber Europa verhalf — ,der Widerspruch bewegt die Welt,
alle Dinge sind sich selbst widersprechend —: wir sind eben, sogar bis in die Logik hi-
nein, Pessimisten® (KSA, M, 3, 15).

1885 hat er eine Schrift mit dem Titel Pfeile. Gedanken iiber und gegen die deut-
sche Seele (KSA, NF, 11, 474) erwogen, in Jenseits von Gut und Bose widmet er der
,deutschen Seele‘ (ebenfalls ohne Anflihrungszeichen) und ihrer vermeintlichen Tiefe
einen langen ironischen Kommentar — und fithrt Hegel und Wagner im Zeichen der ,Wi-
derspruchs-Natur im Grunde der deutschen Seele® zusammen: ,,Die Auslidnder stehen
erstaunt und angezogen vor den Rithseln, die ihnen die Widerspruchs-Natur im Grunde
der deutschen Seele aufgiebt (welche Hegel in System gebracht, Richard Wagner zuletzt
noch in Musik gesetzt hat)*“ (KSA, JGB, 5, 185).

Wenn iiberhaupt von einem deutschen Nationalcharakter die Rede sein kann, bleibt
er ritselhaft und nichts, worauf man einen deutschen Nationalismus griinden konnte.
Nietzsche sah gerade im ,,Nationalitdts-Wahnsinn® (ebd., 201) die grofite Gefahr fiir Eu-
ropa, und die Gefahr schien ihm nach Otto von Bismarcks Sieg iiber Frankreich und der
Griindung des neuen Deutschen Reiches am stérksten von seiner eigenen Nation, von den
Deutschen auszugehen. So miisste die Umorientierung gerade in Deutschland beginnen.
Und das heif3t fiir Nietzsche, dass gerade die Deutschen sich ,entdeutschen® miissten. Im
II. Band von Menschliches, Allzumenschliches, kurz nach dem Erscheinen von Wagners
Abhandlung Was ist deutsch?, hatte Nietzsche darauf gedréngt, dass Nationalcharaktere,
wenn es so etwas gibt, sich in jedem Fall wandeln und auch wandeln sollen. Sie konnten
,nur der Unterschied verschiedener Culturstufen und zum geringsten Theile etwas Blei-
bendes (und auch diess nicht in einem strengen Sinne)* sein; wer ,,an der Cultur arbeitet*,
werde ,,die theoretische Frage: was ist deutsch? sofort durch die Gegenfrage verbessern:
,was ist jetzt deutsch?® — und jeder gute Deutsche wird sie practisch, gerade durch Ue-
berwindung seiner deutschen Eigenschaften, 16sen. Wenn namlich ein Volk vorwirts geht
und wichst, so sprengt es jedesmal den Giirtel, der ihm bis dahin sein nationales Ansehen
gab: bleibt es bestehen, verkiimmert es, so schliesst sich ein neuer Giirtel um seine Seele;
die immer hérter werdende Kruste baut gleichsam ein Gefiangniss herum, dessen Mauern
immer wachsen. Hat ein Volk also sehr viel Festes, so ist diess ein Beweis, dass es verstei-

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



70 Werner Stegmaier

nern will, und ganz und gar Monument werden mochte: wie es von einem bestimmten
Zeitpuncte an das Aegypterthum war. Der also, welcher den Deutschen wohl will, mag
fiir seinen Theil zusehen, wie er immer mehr aus dem, was deutsch ist, hinauswachse. Die
Wendung zum Undeutschen ist desshalb immer das Kennzeichen der Tiichtigen unseres
Volkes gewesen® (KSA,VM, 2, 511 f.).

Indem der gute Deutsche das Deutsche der immer ungewissen Auseinandersetzung
mit dem Fremden aussetzen will, stellt er sich als Deutscher der Evolution.'”” Aus dem
negativ bestimmten ,Undeutschen‘ wird im Aphorismus Nr. 357 der Frohlichen Wis-
senschaft das positiv bestimmte ,Europiische‘. Die Uberwindung des Deutschen zum
Europiischen aber erwartete Nietzsche nun nicht mehr von der Kunst und von der Politik,
sondern von der Philosophie.

2. Begrenzte Horizonte:
Das Deutsche und das Européische der Philosophie

So lautet die Frage nun: ,,waren die deutschen Philosophen wirklich — philosophische
Deutsche? (KSA, FW, 3, 598). Nietzsche nennt drei Fille von Deutschen, die bisher am
starksten zur europdischen Philosophie beigetragen hétten: Wilhelm Leibniz, Immanuel
Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel, spéter, als ,Frage‘, einen vierten: Arthur Scho-
penhauer. Wenn Leibniz und Kant die bedeutendsten deutschen Philosophen der Aufkla-
rung, Hegel der wirkungsvollste unter den Deutschen Idealisten und Schopenhauer der
(bis dahin) massivste Kritiker des Deutschen Idealismus war, so hatte, wie Nietzsche
sich vorbereitend notierte, Deutschland in ihnen ,,den ganzen Kreis origineller Gedanken
ausgedacht” (KSA, NF, 12, 69). Auf die vier Philosophen bezieht sich Nietzsche, neben
den griechischen, auch sonst am héufigsten und schlie3t am stdrksten an sie an. Thre
»~Brrungenschaften des philosophischen Gedankens* (KSA, FW, 3, 597) fiihren auf seine
eigenen — und die Darwins hin.

,Errungenschaft® ist ein fiir Nietzsche iiberraschendes Wort, zumal in einem evoluti-
ondren Kontext. Es klingt seinerseits hegelisch nach ,,Fortschritt der Menschheit™ (KSA,
NF, 12, 162) auf ein vorgegebenes Ziel hin, der schrittweise zu erkdmpfen und festzuhal-
ten sei; seit Nietzsches Zeit wurde es gerne von sozialistischen Vorkdmpfern gebraucht.
Nietzsche verbindet es wie sie mit schwer erkiimpften Uberwindungen: er jedoch, ohne
eine gewisse Zukunft in Aussicht zu stellen. Eine Errungenschaft ist in Nietzsches
Sprachgebrauch etwas, das man sich mithsam und unter Umstidnden ,mit dem hochsten
Wagnif}‘, also unter Noten erkdmpft hat und das man deshalb nicht wieder fahren lassen,
sondern nun festhalten will. Das kann von Einzelnen ebenso wie vom Menschen iiber-
haupt oder der Menschheit im ganzen gelten (KSA, BA, 1, 691; KSA, NF, 8, 164; KSA,

17" In der 1V. Unzeitgemdissen Betrachtung hatte Nietzsche noch den vergeblichen Versuch gemacht,
Wagner selbst iiber ,das Deutsche® hinauszuheben: ,,Seine Gedanken sind wie die jedes guten und
grossen Deutschen tiberdeutsch und die Sprache seiner Kunst redet nicht zu Volkern, sondern zu
Menschen. / Aber zu Menschen der Zukunfi (KSA, WB, 1, 505). Mit ,liberdeutsch® war ,nicht
national gemeint: ,,der Gedanke seines Kunstwerkes ist, wie der Gedanke jedes guten Deutschen,
tiberdeutsch und nicht national: wie seine Reformation® (KSA, NF, 8, 274).

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 71

NF, 9, 86).!® Eine philosophische Errungenschaft ist dann ein Sieg {iber oder die Selbstii-
berwindung einer Uberzeugung, die das Denken bisher beherrscht hat'®, und, sofern das
Denken am stirksten von ,moralischen‘ Uberzeugungen beherrscht wird, ein Sieg iiber
das ,Gewissen‘. Den Begriff Gewissen gebraucht Nietzsche im Aphorismus Nr. 357 acht
Mal. Einsichten, die sich gegen das Gewissen durchsetzen miissen, sind nach Nietzsche
die schwersten, und er flihrt den Aphorismus auf einen ,endlich und schwer errungenen
Sieg des europiischen Gewissens* hinaus.

2a. Leibniz: ,, die Bewusstheit nur ein Accidens der Vorstellung** (KSA, FW, 3, 598)

Sein Auftakt ist also ,,Leibnitzens unvergleichliche Einsicht, mit der er nicht nur gegen
Descartes, sondern gegen Alles, was bis zu ihm philosophirt hatte, Recht bekam, — dass
die Bewusstheit nur ein Accidens der Vorstellung ist, nicht deren nothwendiges und we-
sentliches Attribut, dass also das, was wir Bewusstsein nennen, nur einen Zustand unsrer
geistigen und seelischen Welt ausmacht (vielleicht einen krankhaften Zustand) und bei
weitem nicht sie selbst“ (ebd.). Die Tiefe dieses Gedankens sei ,,auch heute noch nicht
ausgeschopft™ (ebd.). Leibniz habe in der Frage des Bewusstseins oder, wie Nietzsche
vorsichtiger sagt: der Bewusstheit, eine ,,Umdrehung des Augenscheins® (ebd.) vollzo-
gen — bei etwas, was gerade nicht zu sehen ist und an das die Moderne doch so griindlich
geglaubt hat, dass sie es zu einem metaphysischen Dogma machte. Wihrend René Des-
cartes, weil er zwar an allem Sein zweifeln konnte, nicht aber am Denken, sofern es auch
denkt, wenn es an sich zweifelt, das Denken als besonderes und allein gewisses ,Sein‘,
als bleibendes Bewusst-Sein betrachtete, dem, wie den Dingen, wechselnde und zufallige
Zustinde oder Akzidentien, ndmlich Vorstellungen (ideae) zukdmen, nahm Leibniz die
Bewusstheit umgekehrt nur als Akzidens, als voriibergehenden ,Zustand‘ der Vorstellung
an. Die Vorstellung als solche aber oder, wie er sie nannte, ,Perception®, war fiir ihn wei-
terhin ein ,état passager‘?, also ein ,vortibergehender Zustand‘. In ihm nimmt die Mo-
nade, die Leibniz als bloBe Perspektive bestimmte, die iibrige Welt aus eben dieser Per-
spektive wahr. Die Welt wird zu einem Phidnomen in vielfdltigen Perspektiven: nicht erst
Nietzsche, schon Leibniz hat damit einen ,,Phinomenalismus und Perspektivismus* kon-
zipiert (ebd., 593).%! Und auch er verband ihn mit dem Begriff des Begehrens oder Wil-

18 Auch KSA, HL, 1, 317; KSA, MA-L 2, 46, 206; KSA, NF, 8, 421. Im 6ffentlichen Werk spricht
Nietzsche betont von den Errungenschaften Einzelner, darunter auch seinen eigenen. Vgl. KSA,
GM, 5, 293 (,.ein stolzes, in allen Muskeln zuckendes Bewusstsein davon, was da endlich errungen
und in ihm leibhaft geworden ist, ein eigentliches Macht- und Freiheits-Bewusstsein, ein Vollen-
dungs-Gefiihl des Menschen iiberhaupt.*) und KSA, EH, 6, 259 (,,Jede Errungenschaft, jeder Schritt
vorwarts in der Erkenntniss folgt aus dem Muth, aus der Hérte gegen sich, aus der Sauberkeit gegen
sich®). Zu den Errungenschaften der Menschheit oder des Menschen vgl. KSA, GM, 5, 313, 343,
402, zu denen des ,,jiidischen Volkes“ KSA, AC, 6, 198 (,,die mithsam errungene letzte Moglichkeit,
iibrig zu bleiben®).

19 Schon KSA, GT, 1, 118: ,,Der ungeheuren Tapferkeit und Weisheit Kant s und Schopenhauer’s ist
der schwerste Sieg gelungen, der Sieg {iber den im Wesen der Logik verborgen liegenden Optimis-
mus, der wiederum der Untergrund unserer Cultur ist.*

20 Gottfried Wilhelm Leibniz, [Monadologie], § 14, in: Ders., Die philosophischen Schriften, hg. von
Carl Immanuel Gerhardt [G], Bd. 6, Berlin 1885, Nachdruck Hildesheim 1965, 608.

2l Friedrich Kaulbach, Nietzsche und der monadologische Gedanke, in: Nietzsche-Studien 8 (1979).

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



72 Werner Stegmaier

lens, der ,,Appetition*.*> Weil die Veranderungen ihrer Zustdnde von den Verdnderungen
der Welt im iibrigen abhingen, ist die Monade bestrebt, ,,ganz zur ganzen Perzeption zu
kommen®, also mdglichst viel von der Welt zu erfassen und dazu ihre Perspektive zu
erweitern. Beides, Perzeption und Appetition, setzt, wie Leibniz den Cartesianern entge-
genhilt, nicht schon ein Bewusstsein voraus. Andernfalls miisste man Tieren (und umso
mehr allem iibrigen) Perzeptionen und Appetitionen absprechen und sie (wie Descartes
es tat) zu mechanischen Maschinen machen. Was wir Bewusstsein nennen (conscience),
ist stattdessen seinerseits nur ein besonderer und zeitweiliger Zustand von Perzeptionen,
eine Perzeption von Perzeptionen oder Vorstellung von Vorstellungen, die Leibniz ,,Ap-
perception nennt.” Es ist Bewusstheit auf Zeit.

2b.Kant: ,,ungeheures Fragezeichen, welches er an den Begriff, Causalitdt‘ schrieb *
(ebd.)

Nietzsche lasst hier beiseite, dass Leibniz’ Phinomenalismus und Perspektivismus nur
aufgrund einer Metaphysik, der Annahme einer durch Gott ,pristabilierten® Ordnung der
Welt, moglich wurde, mit der Kant dann brach. Nach einem Notat von 1884 erschien
Nietzsche Leibniz dennoch ,,interessanter als Kant — typisch deutsch: gutmiithig, voll ed-
ler Worte, listig, geschmeidig, schmiegsam, ein Vermittler (zwischen Christenthum und
der mechanistischen Weltansicht), ungeheuer verwegen fiir sich, verborgen unter einer
Maske und héfisch-zudringlich, anscheinend bescheiden® (KSA, NF, 11, 215).

Kant aber achtete er eben dafiir, dass er iiber Leibniz’ verfithrerische Metaphysik
,hinwegkam und das Beste vom vorigen Jahrhundert, den Sensualismus festhielt™ (ebd.,
459). Er hat sich mit Kant oft und scharf auseinandergesetzt®*, seiner Philosophie aber
auch ganz neue Seiten abgewonnen.”® Innerhalb des V. Buches der Frohlichen Wissen-
schaft erwihnt er Kant nur hier (noch einmal beildufig als Vertreter seines Zeitalters, ebd.

22 Gottfried Wilhelm Leibniz, Monadologie, § 15, G VI 609.

23 Ders., ebd., § 14, G VI 608. Den Begriff ,accidens® verwendet Leibniz hier jedoch nicht.

24 Zuletzt Michael Steven Green, Nietzsche and the Transcendental Tradition, Urbana, Chicago 2002,
R. Kevin Hill, Nietzsches Critiques. The Kantian Foundations of his Thought, Oxford 2003, Mattia
Riccardi, ,, Der faule Fleck des Kantischen Kriticismus.* Erscheinung und Ding an sich bei Nietz-
sche, Basel 2009.

Vor allem Friedrich Kaulbach und Josef Simon haben aus Nietzsches kritischem Verhéltnis zu Kant
sowohl Nietzsche als auch Kant neu zu verstehen gelehrt (Friedrich Kaulbach, Autarkie der per-
spektivischen Vernunft bei Kant und Nietzsche, in: Josef Simon (Hg.), Nietzsche und die philoso-
phische Tradition, Bd. 2, Wiirzburg 1985; Ders., Perspektivismus und Rechtsprinzip in Kants Kritik
der reinen Vernunft, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 10.2 (1985); Ders., Philosophie des
Perspektivismus. 1. Teil: Wahrheit und Perspektive bei Kant, Hegel und Nietzsche, Tiibingen 1990;
Josef Simon, Die Krise des Wahrheitsbegriffs als Krise der Metaphysik. Nietzsches Alethiologie
auf dem Hintergrund der Kantischen Kritik, in: Nietzsche-Studien 18 (1989); Ders., Aufkldrung
im Denken Nietzsches, in: Jochen Schmidt (Hg.), Aufkldrung und Gegenaufkldrung in der europd-
ischen Literatur, Philosophie und Politik von der Antike bis zur Gegenwart, Darmstadt 1989; Ders.,
Das neue Nietzsche-Bild, in: Nietzsche-Studien 21 (1992); Ders., Moral bei Kant und Nietzsche, in:
Nietzsche-Studien 29 (2000). Kritisch gegen Nietzsche bleibt Gerd-Giinther Grau, Wille zur Macht
oder Wille zur Wahrheit? Nietzsche und Kant, in: Giinter Abel, Jorg Salaquarda (Hg.), Krisis der
Metaphysik. Wolfgang Miiller-Lauter zum 65. Geburtstag, Berlin, New York 1989.

25

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 73

619). Wenn er bei Leibniz eine ,unvergleichliche Einsicht* findet, so bei Kant ein ,un-
geheures Fragezeichen®. Er versteht ihn entgegen dem Trend des 19. Jahrhunderts nicht
als Erkenntnistheoretiker, nicht als einen, der endlich eine positive und haltbare Theorie
der wissenschaftlichen und alltdglichen Erkenntnis geliefert hitte.? Statt dessen setzt er
auf das Moment der Kritik, der ,,vorsichtig[en] Grenzabsteckung®, die Kant mit seiner
Kritik der reinen Vernunft eingeleitet hatte und mit der man ,,auch jetzt noch nicht [...]
fertig geworden* sei. Auch Nietzsche selbst nicht.?’” Kant hatte, gegeniiber Leibniz, mit
,resolute[n] Umkehrungen der gewohnten Perspektiven und Werthungen* (KSA, GM,
5, 364) einen kritischen Phdnomenalismus und Perspektivismus entwickelt, in dessen
Zentrum in der Tat der ,,Begriff ,Causalitit* (KSA, FW, 3, 598) stand, hatte gegen Da-
vid Humes skeptische Intervention die Kausalitdt der Natur wieder denkbar gemacht,
nun jedoch unter Bedingungen, mit Beschriankungen. Die Kategorie der Kausalitit sollte
danach zwar brauchbar sein, aber nur als Form unseres, des menschlichen Verstandes fiir
die begriffliche Fassung von Affekten unserer Sinnlichkeit. Zu beiden sind Alternativen
denkbar, seien es tierische, seien es gottliche. Und die Affekte der Sinnlichkeit sind nicht
nur der ,Inhalt® der ,Formen‘ des Verstandes, sondern auch der Ausloser, der ithn und
seine Kategorien iiberhaupt ins Spiel bringt. Das Denken als ,,die Handlung, gegebene
Anschauung® durch Begriffe ,,auf einen Gegenstand zu beziehen“?, kommt so, wie die
Bewusstheit fiir Leibniz, nur gelegentlich ins Spiel, durch eine Deutung, zu der wiederum
alternative denkbar sind: ein Gegenstand kann als Substanz oder als Ursache oder als
Pol einer Wechselwirkung begriffen werden, es stehen stets drei Kategorien zur Wahl.?
Welche auch gewihlt wird, sie wird immer nur eine ,Simplifikation® eines weit kom-
plexeren Geschehens, einer ,,unsiglich anders complicirt[en]* Wirklichkeit sein (KSA,
NF,11, 505; KSA, 12, 369) und auch die Begriffe, die zu dieser Vereinfachung gebraucht
werden, stehen nach Kant selbst, soweit sie nicht mathematisch definiert sind, ,niemals
zwischen sicheren Grenzen‘, die apriorischen ebenso wie die empirischen. Denn jeder
Begriff kann, ,,so wie er gegeben ist, viel dunkle Vorstellungen enthalten [...], die wir in
der Zergliederung iibergehen, ob wir sie zwar in der Anwendung jederzeit brauchen: so
ist die Ausfiihrlichkeit der Zergliederung meines Begriffs immer zweifelhaft, und kann
nur durch vielfiltig zutreffende Beispiele vermutlich, niemals aber apodiktisch gewil} ge-
macht werden.“*° Kant hat mit seinem kritischen Phdnomenalismus und Perspektivismus
bereits gesehen und hingenommen, dass gegebene Begriffe, soweit sie fiir die Erfahrung

26 Klaus Christian Kohnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitiits-

philosophie zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt/M. 1986.

Werner Stegmaier, Nietzsches und Luhmanns Aufkldrung der Aufkldrung: Der Verzicht auf ,die Ver-

nunft’, in: Renate Reschke (Hg.), Nietzsche — Radikalaufkidrer oder radikaler Gegenaufkldrer? In-

ternationale Tagung der Nietzsche-Gesellschaft in Zusammenarbeit mit der Kant-Forschungsstelle

Mainz und der Stiftung Weimarer Klassik und Kunstsammlungen vom 15.—17. Mai 2003 in Weimar,

Berlin 2004.

2 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 247 / B 304.

2 Josef Simon, Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, Berlin, New York 2003,
151, 157.

30 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 728 f. / B 756 f.; Josef Simon, Begriff und Beispiel.
Zur Aporie einer Philosophie und Systematik der Wissenschaften, dargestellt am Wissenschaftsbe-
griff Kants, in: Kant-Studien 62 (1971).

27

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



74 Werner Stegmaier

brauchbar sein sollen, in der Erfahrung unvermeidlich in Bewegung bleiben, er hat die
Evolution denkbar gemacht, wiewohl ihm noch die Beispiele dafiir fehlten.?!

2c. Hegel: ,,ohne Hegel kein Darwin* (KSA, FW, 3, 598)

In seinem Dreischritt 1dsst Nietzsche auf Leibniz’ ,unvergleichliche Einsicht® und Kants
,ungeheures Fragezeichen® ,den erstaunlichen Griff* Hegels folgen — die Einsicht in das
zeitweilige Auftreten der Bewusstheit hat auch den Sinn einer definitiven Festlegung von
Begriffen der Natur fraglich gemacht und dadurch einen neuen Zugriff auf den Begriff
tiberhaupt, den Begriff des Begriffs, herausgefordert, der dessen Verénderlichkeit, seine
,Bewegung* einschlieBt. Auch zu Hegel fasst Nietzsche sich hier duferst kurz, auch sein
eigener Griff ist hier wieder erstaunlich, auch Hegel liest er gegen den Strich, auch hier
nicht unangemessen.*

Hegels Philosophie beherrschte die Gemiiter (und die Lehrstiihle) in Deutschland bis
in die 60er Jahre des 19. Jahrhunderts hinein. Dadurch, dass Hegel die ,Bewegung‘ oder
,Entwicklung® ,des Begriffs® gelehrt hatte, in einem ,System®, das sich in einem ,notwen-
digen Fortgang® schlieft und dabei wiederum seinen Anfang ,notwendig‘ macht, und in
seiner Geschichte der Philosophie und seiner Philosophie der Geschichte zeigen konnte,
dass die Bewegung sich auch zeitlich so vollzog, hat er sicherlich ,,die Geister in Europa
zur letzten grossen wissenschaftlichen Bewegung praformirt™ (ebd.), zur Bereitschaft,
auch Darwins Evolutionstheorie zu folgen.** Wo Hegel von Begriffen der ,Wissenschaft

31 Werner Stegmaier, Die Zeitlichkeit des Lebendigen. Kant, Hegel und die Prinzipien von Darwins

Evolutionstheorie, in: Hubertus Busche, George Heffernan, Dieter Lohmar (Hg.), Bewuftsein und
Zeitlichkeit. Ein Problemschnitt durch die Philosophie der Neuzeit. Festschrift fiir Gerhart Schmidt
zum 65. Geburtstag, Wiirzburg 1990.

Zum Verhéltnis von Hegels und Nietzsches Denken: Mihailo Djuri¢, Nietzsche und die Metaphysik,
Berlin, New York 1985, 88-99; Werner Stegmaier, Leib und Leben. Zum Hegel-Nietzsche-Problem,
in: Hegel-Studien, 20 (1985); Stephen Houlgate, Hegel, Nietzsche, and the Criticism of Metaphysics,
Cambridge 1986; Ders., Nietzsches Hegel-Bild, in: Hegel-Studien, 25 (1990); Werner Stegmaier,
Hegel, Nietzsche und Heraklit. Zur Methodenreflexion des Hegel-Nietzsche-Problems, in: Mihailo
Djuri¢, Josef Simon (Hg.), Nietzsche und Hegel, Wiirzburg 1992; Ders., Geist. Hegel, Nietzsche
und die Gegenwart, in: Nietzsche-Studien 26 (1997 [ersch. 1998]); Ders., Denken des Denkens in
der Zeit. Neuerscheinungen zum Hegel-Nietzsche-Problem, in: Hegel-Studien 35 (2000 [erschienen
2002]); Ders., Die Substanz muss Fluktuanz werden. Nietzsches Aufhebung der Hegelschen Dialek-
tik, in: Berliner Debatte Initial 12. 4. (2001), Themenheft Unaufhorliche Dialektik; Will Dudley,
Hegel, Nietzsche, and Philosophy. Thinking Freedom, Cambridge 2002; Elliot T. Jurist, Beyond He-
gel and Nietzsche. Philosophy, Culture, Agency, Cambridge, Mass., London 2000; Gérard Lebrun,
L’envers de la dialectique. Hegel a la lumiere de Nietzsche, Paris 2004, dazu die Sammelbespre-
chung von Patrick Wotling, Nietzsche et Hegel. Quatre tentatives pour faire dialoguer deux freres
ennemis, in: Nietzsche-Studien 34 (2005).

Bei allen historischen Fraglichkeiten kommt der renommierteste Theoretiker und Historiker der
Evolutionsbiologie im 20. Jahrhundert, Ernst Mayr (Die Entwicklung der biologischen Gedanken-
welt. Vielfalt, Evolution und Vererbung, ibers. von Karin de Sousa Ferreira, Berlin, Heidelberg,
New York, Tokyo 1984, 104 ff.) zu dem Schluss, ,,dass die Formulierung von Darwins Forschungs-
programm von der Philosophie beeinflufit war*. Der Hauptweg zu Darwin ist auch fiir ihn (bzw.
Maurice Mandelbaum, auf den er verweist) Hegels ,Historizismus‘. Wie Nietzsche bestreitet auch
Mayr, dass es sich beim Evolutionsdenken um etwas spezifisch Deutsches handele.

32

33

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 75

der Logik® sprach, musste man nur ,Artbegriffe* einsetzen, die ,,sich aus einander ent-
wickeln® (ebd.), freilich mit einem entscheidenden Abstrich: in der Evolution der biolo-
gischen Arten konnte gerade nicht mehr von einem ,notwendigen Fortgang® und darum
auch nicht mehr von einem ,System* die Rede sein. Die Bewegung des Begriffs musste
darum ganz neu gedacht werden. Wihrend Kant sie als denkbar gelten lie3, wandte sich
Hegel selbst entschieden schon gegen die Lamarckschen Anfange der Evolutionstheo-
rie.** Es war Nietzsche, der die entscheidende philosophische Konsequenz aus Darwins
Evolutionsgedanken zog. Darwins Evolutionsgedanke bestétigte ihn in seinem Herakli-
tismus, zu dem er sich frith entschieden und bekannt hatte: ,,Die Ordnung in der Welt,
das miithsamste und langsamste Resultat entsetzlicher Evolutionen als Wesen der Welt
begriffen — Heraklit!* (KSA, NF, 7, 459).

In der Zeit, als er Jenseits von Gut und Bose und das V. Buch der Frohlichen Wissen-
schaft vorbereitete (beide Werke erwihnen Heraklit nicht), hielt er noch einmal fest: ,,Was
uns ebenso von Kant, wie von Plato und Leibnitz trennt: wir glauben an das Werden allein
auch im Geistigen, wir sind Aistorisch durch und durch. Dies ist der grole Umschwung.
Lamarck und Hegel — Darwin ist nur eine Nachwirkung. Die Denkweise Heraklit’s und
Empedokles’ ist wieder erstanden. Auch Kant hat die contradictio in adjecto ,reiner Geist*
nicht iberwunden: wir aber — — — (KSA, NF, 11, 442; ebd., 613). Im veroffentlichten
Aphorismus lésst er Jean Baptiste Lamarck zuriick und nennt nur noch Darwin.

Darwin hatte in der Biologie vorbereitet, was Nietzsche zum philosophischen Prinzip
machte: dass wir nicht mehr von irgendeinem Allgemeinen, sondern von Individuen aus-
gehen miissen. Individuen lassen sich am einfachsten dadurch bestimmen, dass sie anders
als alle andern Individuen sind. Das Prinzip der Darwinschen Evolutionstheorie aber ist
eben dies, dass Individuen mit Individuen unter immer anderen Bedingungen immer an-
dere Individuen zeugen, ohne dass ihnen, wie Aristoteles es noch konzipiert hatte, eine
Form oder ein ,Artbegriff* (morphé, eidos) vorausginge und sie dabei leitete.*> Nach Dar-
win fiillen die Individuen, die geboren werden und sterben, keine gemeinsame Form aus,
die immer bleibt, sondern bilden ,Gruppen von Varietiten® oder ,Populationen®, in denen
sie sich miteinander fortzeugen und dabei mit der Zeit das, was als ihre ,Art® erscheint,
verdndern — je nachdem, wie stark sich die Bedingungen dndern, unter denen sie leben.
Was Sein war, wird nun Schein. Wenn Aristoteles seinen Begriff des Begriffs in Anmes-
sung an die (scheinbar) immer gleich sich wiederholende Fortzeugung der biologischen
Arten durch ihre Exemplare bildete, so Nietzsche seinen Begriff des Begriffs an die (nach
Darwin) immer andere Individuen hervorbringende Evolution. Wenn Aristoteles von ei-
ner einzigen und immer gleichen Logik ausging, so ist Nietzsche nicht mehr ,,geneigt
[...] einzurdumen, dass sie die Logik an sich, die einzige Art Logik sei (wir mochten
vielmehr uns tiberreden, dass sie nur ein Spezialfall sei, und vielleicht einer der wunder-
lichsten und diimmsten —)* (KSA, FW, 3, 599). Wenn die Philosophie mit Aristoteles,
gestiitzt auf das logische Denken Zeitfestes zu begriinden versuchte, iiberldsst Nietzsche
auch das logische Denken der Zeit. Die aristotelische ,Form‘ wird, wie Nietzsche im

3 Werner Stegmaier, Die Zeitlichkeit des Lebendigen.

35 Vgl. KSA, DS, 1, 196, wo Nietzsche in seiner Auseinandersetzung mit David Friedrich Strauss
daran erinnert, ,,dass an dem Gesetz der individuellen Verschiedenheit die ganze Entwickelung des
Menschen von der Thierstufe bis hinauf zur Hohe des Kulturphilisters hangt*.

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



76 Werner Stegmaier

Herzstiick von Zur Genealogie der Moral, im Abschnitt zur Verzeitlichung des Denkens
(KSA, GM, 5, 315), formulierte, fliissig, und der ,Sinn‘ wird es ,,noch mehr* 3¢

In der Frohlichen Wissenschaft ist Darwins Evolutionstheorie von Anfang an pré-
sent (KSA, FW, 3, 369 ft.), der Darwinismus wird aber auch kritisiert, fast geschméht
(ebd., 585). Nietzsches kritische Stellungnahmen zum Darwinismus, die er spéter noch
verschirfte, insbesondere im Anti-Darwin liberschriebenen Aphorismus der Gétzen-
Déimmerung (KSA, GD, 6, 120), haben Nietzsche immer wieder als Gegner von Darwins
Evolutionstheorie erscheinen lassen.’” Das ist nicht haltbar.®® Nietzsche hat, wie viele
seiner Zeitgenossen, den Darwinismus nicht geradewegs iibernommen, zumal die Theo-
rie zundchst noch viele Fragen offen liel. Dazu gehorte insbesondere die, ob Individuen
ihren Nachkommen biologisch auch erworbene Eigenschaften vererben, wie Lamarck
angenommen hatte, oder nur angeborene Eigenschaften. Sie wurde erst um die Wende
zum 20. Jahrhundert durch die (erst dann entsprechend beachteten) aus Kreuzungsexpe-
rimenten abgeleiteten Vererbungsgesetze Gregor Mendels, durch Wilhelm Roux’ und Au-
gust Weismanns Nachweis der Chromosomen als Trager der Erbsubstanz und die daran
anschliefende Genetik entschieden — zugunsten der angeborenen Eigenschaften. So wur-
den Ergidnzungen der Evolutionstheorie durch ,Formgesetze* tiberfliissig, die erkliren
sollten, was die blo3e Evolution durch Variation und Selektion nicht hinreichend erkldren
zu konnen schien, die Beobachtung, dass es immer wieder in vergleichsweise kurzer Zeit
zu hochkomplexen Entwicklungen kommen konnte. Doch schon Darwin hatte richtig
gesehen, dass Merkmale sich haufig gekoppelt verdndern (,Korrelation des Wachstums®),
so dass der Anschein ,geprigter’ Formen entstehen konnte. Darauf hatte bereits Friedrich
Albert Lange in seiner Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der
Gegenwart hingewiesen, einer von Nietzsches wichtigsten Quellen.* Auf Darwins Evo-
lutionsgedanken war Nietzsche aber auch schon durch Schopenhauer*’ und durch Ralph

36
37

Werner Stegmaier, Nietzsches , Genealogie der Moral ‘. Werkinterpretation, Darmstadt 1994, 70-88.
Zuletzt Gregory Moore, Nietzsche, Biology and Metaphor, Cambridge 2002, dazu die Rezension
von Martin Stingelin in Nietzsche-Studien 32 (2003), 507 ff., 512 f., die erhebliche Versdumnisse
Moores aufzeigt.

Werner Stegmaier, Darwin, Darwinismus, Nietzsche. Zum Problem der Evolution, in: Nietzsche-Stu-
dien 16 (1987), Aldo Venturelli, Kunst, Wissenschaft und Geschichte bei Nietzsche. Quellenkritische
Untersuchungen, Berlin, New York 2003; John Richardson, Nietzsche's New Darwinism, Oxford
u. a. 2004; Michael Skowron, Nietzsches ,, Anti-Darwinismus “, in: Nietzsche-Studien 37 (2008).
Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegen-
wart (zuerst 1866, in 2., stark erweiterter Aufl. 1875), Neudruck, hg. und eingel. v. Alfred Schmidt,
2 Bde., Frankfurt/M. 1974; Zitate nach dieser Ausgabe; Jorg Salaquarda, Nietzsche und Lange, in:
Nietzsche-Studien 7 (1978), 237; zu Parallelen und Abweichungen zwischen Langes und Nietzsches
Werk: George J. Stack, Lange and Nietzsche, Berlin, New York 1983.

Arthur O. Lovejoy, Schopenhauer as an Evolutionist, in: Bentley Glass, Owsei Temkin, William
L. Straus Jr. (Hg.), Forerunners of Darwin: 1745—1859, Baltimore 1968, Kap. 14; Maurice Man-
delbaum, The Physiological Orientation of Schopenhauer's Epistemology, in: Michael Fox (Hg.),
Schopenhauer: His Philosophical Achievement, Sussex 1980; Klaus Rohde, Arthur Schopenhauer,
Vorgdnger Darwins? Schopenhauer iiber die Evolution und ihre Lamarcksche Erkldrung, Entste-
hung des Menschen, Uberbevélkerung, Entstehung des Lebens auf anderen Planeten, http://knol.
google.com/k/arthur-schopenhauer-vorg%C3%Ad4nger-darwins# (zuletzt bearbeitet 2009).

38

39

40

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 77

Waldo Emerson*' vorbereitet, vor allem aber durch Empedokles, auf den auch Lange
immer wieder verweist.*?

Lange blieb im damals lebhaften Streit um den ,Darwinismus* fiir kritische Einwén-
de gegen ihn offen®, verteidigte ihn (besonders in ausfiihrlichen Zusitzen der 2. Aufla-
ge) jedoch entschieden gegen ,teleologische® Prinzipien, die gegen ihn geltend gemacht
wurden, zumal wenn sie auf ,,metaphysische” oder ,,mystische” Kréfte rekurrierten.*
Schon er betrachtete Darwins Evolutionsgedanken als tiefgreifende Errungenschaft auch
fiir die Philosophie: er wecke endlich aus dem ,dogmatischen Schlummer® des ,krassen
Aberglaubens* an konstante Arten von Lebewesen, der ebenso das jiidisch-christliche wie
das metaphysische Denken beherrscht habe. Vorerst bediirfe es freilich noch der Bestéti-
gung der Evolutionstheorie durch Experimente* und der ErschlieBung der ,chemischen’
Grundlagen der Vererbungsmechanismen, die Lange richtig in der Differenzierung und
Rekombination von Kohlenstoffverbindungen vermutete*®, die erst nach der Entwicklung
neuer mikroskopischer Methoden aufzuschliisseln seien.*” Soweit es hier zu spontanen
Formbildungen (in aktuellen Begriffen zu biologischer Selbstorganisation oder Autopoi-
esis) komme, spreche das gegen einen ,,reinen oder ,,extremen Darwinismus®, darum
aber nicht schon fiir eine neue ,,falsche Teleologie“®, die auch und gerade Kant nicht
geteilt habe.* Wenn Kant gleichwohl eine teleologische Heuristik entworfen habe, sei da-
mit ,,Darwin nicht getroffen, da er sich an die Auswahl des Niitzlichen unter den spontan
hervortretenden Variationen hilt; seine Lehre wird nur ergénzt, insofern anzunehmen ist,
dass der Kreis der moglichen Variationen von einem allgemeinen Entwicklungsgesetze
bedingt wird.” Der ,,Wettbewerb um das Dasein® sei ,,eben nicht nur Theorie, sondern
erwiesene Tatsache™.> ,,Selbst die groBen Entdeckungen und Erfindungen, welche die
Grundlagen der hoheren Kultur und des geistigen Fortschritts bilden, unterliegen noch
jenem allgemeinen Gesetze der Erhaltung des Stirksten, wéhrend sie gleichzeitig mit den
feinsten Methoden der Wissenschaft und Kunst gepriift werden.*!

Wie Lange hat auch Nietzsche die Einwinde gegen Darwins Evolutionsgedanken
ernst genommen, insbesondere die der Zellbiologen Carl von Négeli, Wilhelm Roux
und William H. Rolph®, die zugleich seinem Gedanken des Willens zur Macht entge-
genzukommen schienen, und andererseits vor einer Beschrankung der ,Prinzipien® der

41 George J. Stack, Nietzsche and Emerson, Ohio UP 1993.

4 Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus, Bd. 2, 692, 705, 719. Zu weiteren moglichen
Quellen: Aldo Venturelli, Kunst, Wissenschaft und Geschichte; auch eine personliche Begegnung
mit Darwin lag im Bereich des Moglichen (249 f.).

4 Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus, Bd. 2, 685-752.

4 Ders., ebd., 709, 717.

4 Ders., ebd., 686, 688.

4 Ders., ebd., 710.

47 Ders., ebd., 713 f.

4 Ders., ebd., 712, 715, 717.

4 Ders.,m 3bd., 720 f.

50" Ders., ebd., 711, 717.

51 Ders., ebd., 718.

32 Ders., ebd., 706 ff., Wolfgang Miiller-Lauter, Der Organismus als innerer Kampf. Der Einfluss von
Wilhelm Roux auf Friedrich Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 7 (1978), iiberarbeitet wiederabge-

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



78 Werner Stegmaier

biologischen Evolution auf den bloBen ,Kampf ums Leben®, auf ,Selbsterhaltung® und
,Anpassung‘ gewarnt. An seiner grundsitzlichen Zustimmung zu Darwins Evolutionsge-
danken dnderte das jedoch nichts.* Sie ist von Anfang bis Ende seines Werkes manifest.
Dafiir sprechen vor allem der beriihmte Einleitungsabschnitt von Ueber Wahrheit und
Liige im aussermoralischen Sinne, Nietzsches vehementer Angriff auf ,,die Morallehre
Strauss-Darwin®, die Strauss aus Darwins Evolutionstheorie zu gewinnen versuchte und
der Nietzsche die Moglichkeit ,,einer d4chten und ernst durchgefiihrten Darwinistischen
Ethik* entgegenstellte (KSA, DS, 1, 195)*, seine Bemerkung in der Zweiten Unzeitge-
mdssen Betrachtung iber die ,,Lehren vom souverainen Werden, von der Fliissigkeit aller
Begriffe, Typen und Arten, von dem Mangel aller cardinalen Verschiedenheit zwischen
Mensch und Thier — Lehren, die ich fiir wahr, aber fiir todtlich halte” (KSA, HL, 1, 319),
und sein unbeirrt ,darwinistischer* Gebrauch des Begriffs ,Selektion® noch in Ecce homo.
Nachdem Nietzsche in einem Notat vom Herbst 1880 (KSA, NF, 9, 291) bemerkt hatte:
,,Die Arten von lustvollen Bewegungen, welche dem Zweck der Erhaltung dienen, sind
durch Selektion erhalten®, schrieb er in Ecce homo, durch das Christentum sei ,,das Ge-
setz der Selektion gekreuzt worden (KSA, EH, 6, 374).5 Umso mehr griff Nietzsche
den ,Darwinismus‘ dort an, wo der Evolutionsgedanke (auch von Darwin selbst) in den
Dienst ,der Moral‘ gestellt, insbesondere wo ,die Moral® zum Ziel der Evolution erklért
wurde.>

2d. Schopenhauer: ,,der unbedingte redliche Atheismus* (KSA, FW, 3, 600)

Bevor Nietzsche auf Schopenhauer kommt, gibt er eine erste Antwort auf die Frage, was
an jenen ,eigentlichen Errungenschaften des philosophischen Gedankens® bei Leibniz,
Kant und Hegel ,deutsch® sein konnte. Er ldsst diese erste Antwort ,die deutsche Seele*
selbst geben, die sich von ihnen ,,,aufgedeckt® und errathen* fiihlt — vor allem ,fiihlt,
und Nietzsche fiihlt als Deutscher mit ihr: ,,in allen drei Féllen fithlen wir etwas von uns
selbst®, sind ,,dankbar dafiir und iiberrascht zugleich® (ebd., 598), stimmen ,instinktiv*
zu, ,glauben‘ und sind ,geneigt‘. So wenig sich solche Gefiihle und Glaubensneigungen
fassen lassen, konnten sie doch die ,,deutsche[] Selbsterkenntniss, Selbsterfahrung,
Selbsterfassung™ (ebd., 599) gepréigt haben. Nietzsche gibt hier keine Erklarung dafiir
und sucht auch keine. Der Abschnitt ,,,Unsre innre Welt ist viel reicher, umféanglicher,
verborgener, so empfinden wir mit Leibnitz; als Deutsche zweifeln wir mit Kant an der

druckt in: Ders., Uber Werden und Wille zur Macht. Nietzsche-Interpretationen I, Berlin, New York
1999, Barbara Stiegler, Nietzsche et la biologie, Paris 2001.

33 Keith Ansell-Pearson, On the Miscarriage of Life & the Future of the Human: Thinking beyond
the Human Condition with Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 29 (2000), 153—162, der sich fast aus-
schlieBlich auf Nachlass-Notizen stiitzt und Lange nicht beriicksichtigt.

>+ Dirk Robert Johnson, Nietzsche s Early Darwinism. The ,, David Strauss* Essay of 1873, in: Nietz-
sche-Studien 30 (2001).

35 Die gefihrliche Antinatiirlichkeit des Christenthums: — sie kreuzt die Selektion — (KSA, NF, 13,
219) und: ,,das Christenthum ist das Gegenprincip gegen die Selektion.“ — ,,Was ist die ,Tugend",
was ,Menschenliebe‘ im Christenthum, wenn nicht eben diese Gegenseitigkeit der Erhaltung, diese
Solidaritdt der Schwachen, diese Verhinderung der Selektion?* (ebd., 470).

6 Werner Stegmaier, Darwin, Darwinismus, Nietzsche.

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 79

Letztgiiltigkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und {iberhaupt an Allem, was sich
causaliter erkennen /dsst: das Erkennbare scheint uns als solches schon geringeren Wer-
thes. Wir Deutsche sind Hegelianer, auch wenn es nie einen Hegel gegeben hitte, inso-
fern wir (im Gegensatz zu allen Lateinern) dem Werden, der Entwicklung instinktiv einen
tieferen Sinn und reicheren Werth zumessen als dem, was ,ist’ — wir glauben kaum an
die Berechtigung des Begriffs ,Sein‘“ (ebd.) ldsst an die Romantik denken, ebenfalls ein
grofles Thema im V. Buch der Fréhlichen Wissenschaft (KSA, FW, 3, 619 ft.). Sie ist in
der Tat nur vage zu fassen als Bewegung zum Gefiihl, zum Inneren, zum Unerkennbaren,
zum Unfassbaren, zum unabldssig sich Wandelnden hin, erreichte unter den Deutschen
hohere Hohen und tiefere Tiefen als unter den iibrigen européischen Volkern und schloss
mehr als bei ihnen auch die Wissenschaften und die Philosophie ein. Nietzsche hatte
offenbar auch mit einer solchen Erklarung gespielt. Er hatte sich ebenfalls 1885 notiert:
,Die deutsche Philosophie als Ganzes — Leibnitz, Kant, Hegel, Schopenhauer, um die
GrofBlen zu nennen — ist die griindlichste Art Romantik und Heimweh, die es bisher gab:
das Verlangen nach dem Besten, was jemals war. Man ist nirgends mehr heimisch, man
verlangt zuletzt nach dem zuriick, wo man irgendwie heimisch sein kann, weil man dort
allein heimisch sein mdchte: und das ist die griechische Welt! Aber gerade dorthin sind
alle Briicken abgebrochen, — ausgenommen die Regenbogen der Begriffe! Und die fithren
iiberall hin, in alle Heimaten und , Vaterldnder*, die es fiir Griechen-Seelen gegeben hat!
Freilich man muf sehr fein sein, sehr leicht, sehr diinn, um tiber diese Briicken zu schrei-
ten!* (KSA, NF, 11, 678).

Doch seine Erkldrung scheint eine andere zu sein. Zum Teil hat er sie implizit schon
gegeben, zum Teil liefert er sie im folgenden Aphorismus 358 nach: die Reformation. Auf
sie hatte, wie erwihnt, schon Wagner die Wendung des ,deutschen Geistes® ins ,tiefste
Innere‘ zuriickgefiihrt, die Reformation hatte sich vor allem im Norden des Heiligen R6-
mischen Reiches deutscher Nation durchgesetzt, Preulen und die preuBlisch gepréigten
deutschen Gelehrten waren von ihr durchdrungen, und Leibniz, Kant und Hegel waren
iiberzeugte Protestanten. Mit ihrem Protestantismus waren sie aber auch die ,,Verzogerer
par excellence®, die den ,,Sieg des Atheismus® aufhielten (KSA, FW, 3, 599): im fol-
genden Aphorismus wird Nietzsche Martin Luther dafiir angreifen, dass er die Kirche,
eben weil er sie reformierte, noch einmal auf Jahrhunderte rettete, und im Rest des Apho-
rismus 357 wird nun, folgerichtig, ,,der unbedingte redliche Atheismus® (ebd., 600) The-
ma und damit Schopenhauer. Aufler von Schopenhauer (und Max Stirner, Ludwig Feuer-
bach und Karl Marx) aber erhielt der Atheismus den stirksten Impuls — von Darwin.

Nietzsche spricht (unauffillig) nun nicht mehr von ,Fillen, die klar nach vorgege-
benen Begriffen einzuordnen wéren, sondern von einer ,vierten Frage‘, ob auch Scho-
penhauers philosophische Errungenschaft eine deutsche sei. Nietzsche gibt darauf, nun
entschieden im eigenen Namen, die Antwort ,,Ich glaube nicht™ (ebd., 599). Mit Schopen-
hauer ist er auch bei sich angekommen, der ersten Autoritét in seinem philosophischen
Werdegang, an die er geglaubt, von der er sich dann geldst hatte und der er sich nun
befreit stellen konnte — am Abgrund des Nihilismus. Er stellt Schopenhauers Philosophie
von Anfang an in die europdische Perspektive, hat schon mit ihr, so sieht er es jetzt, eu-
ropdisch denken gelernt. Schopenhauers Philosophie in europdischer Perspektive ist der
Aphorismus liberwiegend gewidmet. Nietzsche greift auch von ihr nur den einen Punkt
des ,unbedingten redlichen Atheismus® auf, die ,Errungenschaft’, an die er wiederum

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



80 Werner Stegmaier

selbst anschlief3t. Im iibrigen trennt er sich auch von Schopenhauer, vor allem von dessen
Art des ,Pessimismus‘, der ihn den ,Wert des Daseins‘ im ganzen in Frage stellen lief3
und mit dem auch er und gerade er jene ,,ungeheure®, ,,abgeschmackte* und ,,licher-
liche* Attitiide ,,Mensch gegen Welt™ (ebd., 580) geteilt und nicht nur geteilt, sondern
zum AuBersten getrieben hatte: mit dem Ergebnis, dass der Mensch in seinem unseligen
,Willen zum Dasein‘ der Erlosung von sich selbst bediirfe. Und Schopenhauers ,Errun-
genschaft® war noch nicht einmal der Atheismus selbst, sondern lediglich, dass er ,,als
Philosoph der erste eingestidndliche und unbeugsame Atheist [war], den wir Deutschen
gehabt haben® (ebd., 599), dass er sich also als erster deutscher Philosoph von Rang of-
fen zum Atheismus bekannte und man sich seither nun offen zum Atheismus bekennen
konnte. Auch der Atheismus als solcher hatte wie die Romantik in Europa viel breitere
und éltere Wurzeln.*” Er ist keinem bestimmten Philosophen zuzuschreiben, weder einem
deutschen noch einem andern: ,,der Sieg des wissenschaftlichen Atheismus [...] ist ein
gesammt-europdisches Ereigniss, an dem alle Rassen ihren Antheil von Verdienst und
Ehre haben sollen* (ebd.). Im iibrigen hat Nietzsche mit Schopenhauer, auch wenn er
»ein europdisches Ereignis® (ebd., 602) war, zuletzt noch scharf abgerechnet — im Sinn
Darwins: ,,Schopenhauer, der letzte Deutsche, der in Betracht kommt (— der ein europd-
isches Ereigniss gleich Goethe, gleich Hegel, gleich Heinrich Heine ist, und nicht bloss
ein lokales, ein ,nationales‘), ist fiir einen Psychologen ein Fall ersten Ranges: ndmlich
als bosartig genialer Versuch, zu Gunsten einer nihilistischen Gesammt-Abwerthung des
Lebens gerade die Gegen-Instanzen, die grossen Selbstbejahungen des ,Willens zum Le-
ben‘, die Exuberanz-Formen des Lebens in’s Feld zu fiihren* (KSA, GD, 6, 125).

3. Die Verfeinerung des Gewissens als ,, gesammt-europdisches Ereignis “
(KS4, FW, 3, 602)

Die tiefste und dlteste Wurzel des ,,Sieg[es] des wissenschaftlichen Atheismus® (ebd.),
den Nietzsche als das eigentlich Europédische herausstellt, sicht er gar nicht in der Philo-
sophie, sondern im christlichen Glauben selbst. Er trigt dazu eine seiner starksten genea-
logischen Thesen vor, die iiber den Kontext der Frage ,was ist deutsch?* weit hinausfiihrt
und die er zum Abschluss seiner Genealogie der Moral noch einmal zitieren wird, die
These, dass das Christentum mit seinem Pochen auf das Siindenbewusstsein und das
Siindenbekenntnis in Europa ein ,,christliches Gewissen® herangeziichtet habe, das sich
in das ,,wissenschaftliche Gewissen* ,,ibersetzt und sublimirt (ebd., 600) und damit
selbst die Voraussetzungen geschaffen habe, das christliche Gewissen aufzukliren. Die
Errungenschaft eines Gewissens, das, religios initiiert, schlieBlich seine religiosen Ur-
spriinge destruiert, konnte Europa am starksten geprigt und seine welthistorische Bedeu-
tung fundiert haben. In Zur Genealogie der Moral wird Nietzsche von einem ,,Akt der

37 Winfried Schroder, Urspriinge des Atheismus. Untersuchungen zur Metaphysik und Religionskritik
des 17. und 18. Jahrhunderts, Stuttgart-Bad Cannstatt 1998. Schroder fiihrt in detaillierten Untersu-
chungen den Atheismus als philosophisch begriindete Negation der Existenz des Daseins Gottes auf
die Zeitum 1670 zuriick, in der die vielfachen und gegensitzlichen Versuche, die Existenz Gottes zu
beweisen, vielerorts in Europa zu einem Skeptizismus fithrten, der sich seinerseits auf den antiken
Skeptizismus berief.

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



,,ohne Hegel kein Darwin * 81

Selbstauthebung® sprechen (KSA, GM, 5, 410).%® Er folgte nicht einer ,notwendigen®
Dialektik, wie Hegel sie dachte, sondern ergab sich als kontingentes, evolutiondres Ge-
schehen aus der historisch singuldren Verwebung der griechischen Philosophie mit der
judischen Religion zur christlichen Theologie und konnte so als Lehre kommuniziert
und zum Gegenstand einer erst europdischen, dann weltweiten Mission werden. Mit der
Errungenschaft seines wissenschaftlichen Gewissens wurde Europa, wie Nietzsche im
zweiten Band von Menschliches, Allzumenschliches geschrieben hatte, viel mehr, als
,,das geographische Europa, die kleine Halbinsel Asien’s, umfasst®, ein ,,Cultur-Begriff
,Europa‘““ (KSA, WS, 2, 650).%

Doch eben in der Selbstauthebung des christlichen in das religionskritische Gewissen
erwiesen sich alle vier genannten deutschen Philosophen als ,,Verzégerer, Leibniz, so-
fern er die Natur noch ansah, ,,als ob sie ein Beweis fiir die Giite und Obhut eines Gottes
sei” (KSA, FW, 3, 599; KSA, GM, 5, 410), Kant, sofern er trotz seiner Kritik aller speku-
lativen Beweise des Daseins Gottes an diesem noch als moralischem Postulat festhielt®,
Hegel, sofern er nach Kants Kritik erneut den Gott des Christentums und der Philoso-
phie mit der ,Logik‘ seines ,Systems® bewies und ,,die Geschichte [...] zu Ehren einer
gottlichen Vernuntft, als bestidndiges Zeugniss einer sittlichen Weltordnung und sittlicher
Schlussabsichten auszulegen verstand (KSA, FW, 3, 600). Und der Theologe und Phi-
losoph Friedrich Schleiermacher, den Nietzsche hier nicht nennt, aber wohl meint, legte
weiterhin und mit nachhaltiger Wirkung ,,die eigenen Erlebnisse aus|...], wie sie fromme
Menschen lange genug ausgelegt haben, wie als ob Alles Fiigung, Alles Wink, Alles dem
Heil der Seele zu Liebe ausgedacht und geschickt sei* (ebd.).! Selbst Schopenhauer,
auch wenn ihm die ,,Ungottlichkeit des Daseins [...] als etwas Gegebenes, Greifliches,

38 Vgl. KSA, M, 3, 17. Zu Nietzsches von dem Hegelschen abweichenden Begriff der Selbstauthebung:
Werner Stegmaier, Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Gottingen 1992, 298, und
(ohne Kenntnis des vorigen) Claus Zittel, Selbstaufhebungsfiguren bei Nietzsche, Wiirzburg 1995.

9" Dazu ausfithrlich Ralf Witzler, Europa im Denken Nietzsches, Wiirzburg 2001; Stefan Elbe, Europe.

A Nietzschean Perspective, London, New York 2003.

Nietzsches spitere polemische Bekriftigungen: ,,.Der Erfolg Kant’s ist bloss ein Theologen-Er-

folg: Kant war, gleich Luther, gleich Leibnitz, ein Hemmschuh mehr in der an sich nicht taktfesten

deutschen Rechtschaffenheit — — (KSA, AC, 6, 177) und ,,Leibniz und Kant — diese zwei grossten

Hemmschuhe der intellektuellen Rechtschaffenheit Europa’s!* (KSA, EH, 6, 360).

Nietzsches polemischen Rundumschlag: ,,Die Deutschen sind in die Geschichte der Erkenntniss

mit lauter zweideutigen Namen eingeschrieben, sie haben immer nur ,unbewusste* Falschmiinzer

hervorgebracht (— Fichte, Schelling, Schopenhauer, Hegel, Schleiermacher gebiihrt dies Wort so
gut wie Kant und Leibniz, es sind Alles blosse Schleiermacher —)“ (KSA, EH, 6, 361) und: ,,Wer

einmal an der Hegelei und Schleiermacherei erkrankte, wird nie wieder ganz curirt“ KSA, DS, 1,

191). Schleiermacher habe es mit seiner Psychologisierung der Religion in Zeiten ihrer Krise, so

Nietzsche, gerade ,,auf die Erhaltung der christlichen Religion und das Fortbestehen der christlichen

Theologen abgesehen; als welche in der psychologischen Analysis der religiosen ,Thatsachen® ei-

nen neuen Ankergrund und vor Allem eine neue Beschéftigung gewinnen sollten” (KSA, MA-I, 2,

125). Nietzsche stand Schleiermacher jedoch philosophisch néher, als er erkannte oder wahrhaben

wollte (Werner Stegmaier, Philosophie der Fluktuanz, 326, 357 £.), und wurde in Friedrich Uber-

wegs Grundrifs der Geschichte der Philosophie, 3. Teil: Die Neuzeit, 5. Aufl., bearb. u. hg. von Max

Heinze, Berlin 1880, 387, zuerst selbst als ,,Anhdnger Schleiermachers, Schopenhauers, Benekes*

gefiihrt (zit. nach Richard Frank Krummel unter Mitwirkung von Evelyn S. Krummel, Nietzsche

und der deutsche Geist, Bd. 1: Ausbreitung und Wirkung des Nietzscheschen Werkes im deutschen

60

61

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



82 Werner Stegmaier

Undiskutirbares* galt, blieb im iibrigen, so Nietzsche, ,,in eben den christlich-asketischen
Moral-Perspektiven [stecken], welchen, mit dem Glauben an Gott, der Glaube gekiindigt
war* (ebd., 601). Seine ganze Philosophie war weniger eine neue Errungenschaft als das
Ergebnis einer groBen Enttauschung iiber die ,christliche Interpretation‘. Was ,,Europa’s
langste und tapferste Selbstiiberwindung™ (ebd.) bei ihm hinterlie3, war die Frage nach
dem ,Werth* oder dem ,Sinn‘ des Daseins iiberhaupt, die sich seither als eine Leitfrage
der Philosophie etabliert hat und die Nietzsche als bloBes Symptom des Nihilismus ver-
stand.®?

,Lehrer vom Zwecke des Daseins* (ebd., 369) aber waren seit Darwin zum Lachen
geworden: mit diesem Lachen® hatte Nietzsche 1882 seine Frohliche Wissenschaft er-
Offnet, ihm vor allem verdankte sie ihren Namen. Seit Darwin kann und darf man dem
Dasein guten Gewissens keinen Sinn und Zweck mehr unterstellen, so sehr man ihn sich
auch wiinschen mag. Denn ,,in Hinsicht auf die Erhaltung der Art*, diese ,,erstaunliche®,
,kostspielige, verschwenderische und im Ganzen hochst thorichte Oekonomie: — welche
aber bewiesener Maassen unser Geschlecht bisher erhalten hat®, in Hinsicht also auf die
Evolution ist kein Zweck des Daseins denkbar aufler dem Dasein selbst: ,,.Das, was der
Art hitte schaden konnen, ist vielleicht seit vielen Jahrtausenden schon ausgestorben und
gehort jetzt zu den Dingen, die selbst bei Gott nicht mehr mdglich sind*“ (ebd., 370). Und
in die Evolution ist auch die Wissenschaft, die von ihr spricht, noch eingeschlossen, auch
sie ist nur ein Moment der Evolution und nicht ihr Zweck und Ziel. Es ist, so Nietzsche,
zum Lachen, wenn sie sich selbst dazu erklart, und doch konnten dem bisher auch ,die
Besten‘ nicht widerstehen: ,,Ueber sich selber lachen, wie man lachen miisste, um aus der
ganzen Wahrheit [sc. der Oekonomie der Arterhaltung] heraus zu lachen, — dazu hatten
bisher die Besten nicht genug Wahrheitssinn und die Begabtesten viel zu wenig Genie!
[...] Einstweilen ist es noch ganz anders, einstweilen ist die Komddie des Daseins sich
selber noch nicht ,bewusst geworden®, einstweilen ist es immer noch die Zeit der Trago-
die, die Zeit der Moralen und Religionen* (ebd.).

Sprachraum bis zum Todesjahr des Philosophen: ein Schrifttumsverzeichnis der Jahre 1867—1900,
Berlin, New York 1974, 85.
2 Lenzer Heide-Entwurf vom 10. Juni 1887 (KSA, NF, 12, 214). Zur Vorgeschichte der Frage nach
dem ,Sinn des Lebens® bei Kant, Schleiermacher und Feuerbach: Volker Gerhardt, Art. Sinn des
Lebens, in: Historisches Warterbuch der Philosophie, Bd. 9, Basel, Darmstadt 1995, 815 f.
Renate Reschke, Kommentar zu: Friedrich Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft (,,la gaya scien-
za*), Leipzig 1990, 297 f.

63

3 Aq uorssiuidd UdPLIM (1M PIMO[[e AJUO SI asn 1930 "A[uo asn Jeuostod 1ok 10} ojonue siyy anqysip pue Adoo Lew nox me[ Wy3Adoo uewtdn) £q pa3oojoid s1 9[onIe SIy L



