
Werner Stegmaier

„ohne Hegel kein Darwin“

Kontextuelle Interpretation des Aphorismus 357  
aus dem V. Buch der Fröhlichen Wissenschaft 

Der Aphorismus 357 ist einer der ausführlichsten und gewichtigsten im V. Buch der 
Fröhlichen Wissenschaft. In ihm klärt Friedrich Nietzsche seine Anschlüsse an die mo-
derne deutsche Philosophie: Gottfried Wilhelm Leibniz, Immanuel Kant, Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel und Arthur Schopenhauer, an die er jedoch gerade darin anschließt, wo-
rin sie nicht ‚deutsch‘, sondern ‚europäisch‘ sind. Er geht von dem zu seiner Zeit be-
tont deutschen Horizont zu einem neuen, ‚gut‘ europäischen über und damit zugleich zu 
einem evolutionären Denken auch in der Philosophie. Hier fällt die Bemerkung ‚ohne 
Hegel kein Darwin‘, die, wenn man so will, positivste Erwähnung Charles Darwins in 
Nietzsches veröffentlichtem Werk. Ich versuche, sie in einer kontextuellen Interpretati-
on aus dem Zusammenhang deutlich zu machen, in den Nietzsche sie gestellt hat, dem 
Aphorismus Nr. 357.�

1. Evolutionäres Philosophieren

Der Text setzt ein mit generellen (‚man‘) Fragen und Zweifeln beim ‚Nachrechnen‘ und 
‚Zurechnen‘ der ‚eigentlichen Errungenschaften des philosophischen Gedankens‘, ihrer 
Zuordnung nach Ober- und Unterbegriffen. Darauf folgt, nach einem Trennungsstrich, 
die Inszenierung eines persönlichen Entscheidungsprozesses: Nietzsche gibt auf die an-
�	 Zur Methode der kontextuellen Interpretation Werner Stegmaier, Nach Montinari. Zur Nietzsche-Phi-

lologie, in: Nietzsche-Studien 36 (2007), englische Übersetzung von Lisa Anderson: After Montinari. 
On Nietzsche Philology, in: The Journal of Nietzsche Studies 38 (Fall 2009), französische Überset-
zung von Patrick Wotling: La philologie et Nietzsche. Lignes directrices pour une philologie adaptée 
à la philosophie de Nietzsche aujourd’hui, in: Jean-François Balaudé, Patrick Wotling (Hg.), L’art de 
bien lire. Nietzsche et la philologie, Paris 2010 (im Erscheinen), portugiesische Übersetzung in Vor-
bereitung; Ders., Nietzsche im 21. Jahrhundert. Mittel und Ziele einer neuen Nietzsche-Philologie, 
in: Nietzscheforschung 16 (2009), gekürzt abgedruckt in: Information Philosophie 3/09. Im knappen 
Raum dieses Artikels können nicht alle Nuancen des Aphorismus berücksichtigt werden, und die 
Interpretation des burlesken dritten Abschnitts, den Nietzsche durch einen Gedankenstrich abtrennt 
(Absätze macht er in seinen Aphorismen nicht), muss ganz beiseite bleiben. Ich verweise dazu auf 
meine im Entstehen begriffene Gesamtinterpretation des V. Buchs der Fröhlichen Wissenschaft. Bei 
der vorliegenden Abhandlung handelt es sich um einen (vorläufigen) Auszug daraus. 

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



66 Werner Stegmaier

stehenden Fragen und Zweifel Antworten aus nachdrücklich eigener Entscheidung (‚Ja, 
ohne allen Zweifel‘, ‚Ich glaube nicht‘). Er kehrt die eigene Entscheidung hervor, um 
dann, später, zu jenem ‚wir‘ überzugehen, mit dem er die Leser(innen) in seine eigenen 
Entscheidungen einzubeziehen pflegt (‚Indem wir die christliche Interpretation derge-
stalt von uns stossen‘). Währenddessen beschleunigt er das Tempo des Textes, wird zu-
gleich ausführlicher, zuletzt, in einem weiteren durch einen Gedankenstrich abgetrennten 
Abschnitt, ausschweifend und dabei ironisch und zynisch. Nietzsche demonstriert hier 
exemplarisch, dass er auf Ableitungen und Begründungen aus Ober- und Untersätzen 
verzichtet und nicht durch konsequente logische Argumentationen, sondern mit seinem 
eigenen Urteil überzeugen will. Er führt vor, wie sich ihm (scheinbar oder tatsächlich) 
Fragen stellen, wie ihm (vorläufige) Antworten kommen und wie er sie dann neu in Frage 
stellt, mit offenem Ausgang auch für ihn selbst, und wie dabei seine Stimmungen wech-
seln. Er demonstriert, mit einem Wort, ein ‚evolutionäres Philosophieren‘.
	 Der Aphorismus ist als Beitrag „Zum alten Probleme: ‚was ist deutsch?‘“  (KSA, 
FW, 3 ,  597)  angelegt. Die Frage ‚Was ist deutsch?‘ hatte Richard Wagner gestellt, und 
er hatte sie, wie er schreibt, erst nach jahrelangen gründlichen Überlegungen beantwor-
tet. Den Schluss, den er aus ihnen zog, teilte er 1878 als sein ‚letztes Wort im Betreff des 
angeregten, so traurig ernsten Themas‘ in den Bayreuther Blättern mit, dem Organ der 
Bewegung, die sich um ihn gesammelt hatte und die, wie Wagner selbst, für ihren Natio-
nalismus, Rassismus und Antisemitismus berüchtigt war.� Wagner spricht als Autorität zu 
seinen Anhängern. Er wollte in seiner Schrift Was ist deutsch? nicht bloßer Verehrung des 
Deutschen Ausdruck geben, sondern erhob den Anspruch, die Bedeutung des Deutschen 
wissenschaftlich zu untersuchen, nämlich auf geschichtlichem Wege im Anschluss an 
die „neuesten und gründlichsten Forschungen“ von Jakob Grimm. Tatsächlich ist seine 
Schrift weit entfernt davon, „vorurtheilsfrei“� zu sein. Sein Duktus ist dem Nietzsches 
im Aphorismus Nr. 357 in vielem durchaus nah: auch Wagner spricht ganz aus eige-
nem Recht, führt seine Begriffe gleitend ein, lädt sie schrittweise pathetisch auf, um sie 
schließlich superlativisch zu übersteigern, auch er versteht seinen Text gekonnt drama-
turgisch aufzubauen, auch er personalisiert, auch seine Prosa-Schriften sind, so Nietzsche 
in einem Notat von 1875, „im Sprechstil, nicht im Schreibstil geschrieben“ (KSA, NF, 8, 
221).� Die Antwort, die Wagner am Ende auf die gestellte Frage gibt, ist der Name einer 
Person: Sebastian Bach.� Bach’s Geist sei ‚der deutsche Geist‘, er vor allem andern zeige, 
„dass das Schöne und Edle nicht um des Vortheils, ja selbst nicht um des Ruhmes und der 
�	 Richard Wagner, Was ist deutsch?, in: Bayreuther Blätter. Monatsschrift des Bayreuther Patronats-

vereines unter Mitwirkung Richard Wagner’s redigirt von Hans von Wolzogen, Zweites Stück, Fe-
bruar 1878 (vgl. den Hinweis Montinaris in KSA, 14, 180). Wagner hatte, teilt er in einer Vorbemer-
kung mit, „bei einer neuerlichen Untersuchung“ seiner Papiere ein Manuskript aus dem Jahr 1865 
„in zerstückelten Absätzen“ vorgefunden, das er nun auf Wunsch des Herausgebers der Bayreuther 
Blätter, Hans von Wolzogen, „für unsre ferneren Freunde des Patronatsvereins zu übergeben [s]ich 
bestimmt habe“. Der Gesamtausgabe seiner Schriften (zuerst 1871–1873) habe er die Schrift, der 
Schwierigkeit des Themas wegen, dennoch nicht „beizugeben […] getraut[]“.

�	 Ders., ebd., 30 f.
�	 Nietzsche schätzt auch Wagners Prosaschriften als Versuche ein, „das Erlebniß zu begreifen, in 

Begriffen abzuhäuten“ (KSA, NF, 8, 222).
�	 Ohne Johannes: Der Name Sebastian stammt aus dem Griechischen sebastós, (verehrungswürdig), 

der Name Johannes aus dem Hebräischen (‚Gott ist gnädig‘).

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



67„ohne Hegel kein Darwin“

Anerkennung willen in die Welt tritt: und Alles was im Sinne dieser Lehre gewirkt wird, 
ist ‚deutsch‘, und deshalb ist der Deutsche gross; und nur was in diesem Sinne gewirkt 
wird, kann zur Grösse Deutschlands führen.“�

	 In den Mittelpunkt seiner ‚geschichtlichen Untersuchung‘ stellt Wagner darum die 
Reformation und den ihr folgenden Dreißigjährigen Krieg, der, so sehr er Deutschland 
verwüstet habe, den ‚deutschen Geist‘ doch auch gestärkt habe, indem er ihn nach in-
nen gewandt, in das „tiefste Innere“, das „innigste Innere“ versenkt habe.� Und dieses 
„innerlichste Leben des deutschen Geistes“, verkörpert durch Bach, setze es instand, 
alles „Fremde, ursprünglich ihm Fernliegende, in höchster objektiver Reinheit der An-
schauung zu erfassen und sich anzueignen“, mache den Deutschen zur Wiedergebung des 
Reinmenschlichen fähig.� Das ‚deutsche Wesen‘ ist danach das, das allem Fremden seine 
Fremdheit nehmen und ihm sein wahres Wesen geben kann, kurz: das Deutsche ist auch 
das Allgemein-Menschliche. Ursprünglich aber sei es schon dem Wortsinn nach als das 
„unsrem Boden Entsprossene“ und diesem Boden Treue, kurz die „Urheimath“.� So ist 
das Allgemein-Menschliche im deutschen Boden beheimatet. 
	 Wagner eröffnet seinen Text im Hauptteil mit einem noch leidlich ‚historisch‘ zu nen-
nenden Abschnitt und schließt ihn mit einem weiter verklärten, im Namen Bachs, „dem 
einzigen Horte und Neugebärer des deutschen Geistes“10, ausklingenden Deutschen-Idyll. 
Dazwischen schiebt er unvermittelt einen Abschnitt über ‚die Juden‘ ein. Sie seien ein 
„allerfremdartigstes Element“, das in das deutsche Wesen eingedrungen sei.11 Eben weil 
es das „deutsche Wesen“ sei, „sich auf den weltlichen Vortheil nicht zu verstehen“12, kön-
ne der Jude es ausbeuten, könne er die deutsche Geistesarbeit in seine Hand nehmen und 
dem Deutschen ein widerwärtiges Zerrbild von sich zurückgeben. Die Juden seien die 
größte Gefahr für die Deutschen und, weil die Deutschen das Reinmenschliche verträten, 
nicht nur für sie, sondern für die schönsten Anlagen des menschlichen Geschlechts über-
haupt, die durch sie ‚vielleicht für immer ertödtet‘ würden. Eben weil der deutsche Geist 
so offen für alles Fremde sei, sei er durch die Juden einem schmachvollen Untergange 
geweiht13, würde er nicht durch entschiedene Anstrengungen davor bewahrt. Das ‚Gedei-
hen‘ des wahrhaftigen deutschen Wesens müsse darum das Ziel einer wahrhaft deutsch 
zu nennenden Politik sein.14 Wagner grenzt ‚das Deutsche‘ scharf von allem (angeblich) 
Fremden, um es rein aus sich selbst wachsen zu lassen. 
	 Die Stichworte ‚Rasse‘ und ‚deutsche Seele‘, die Nietzsche zu Beginn des Aphoris-
mus Nr. 357 gebraucht, stammen jedoch nicht aus Wagners Aufsatz Was ist deutsch?15 So 

  �	 Richard Wagner, Was ist deutsch?, 38.
  �	 Ders., ebd., 37.
  �	 Ders., ebd., 33, 32.
  �	 Ders., ebd., 30.
10	 Ders., ebd., 38.
11	 Ders., ebd., 34.
12	 Ders., ebd., 38.
13	 Ders., ebd., 35.
14	 Ders., ebd., 32.
15	 In den 1937 [!] von Ernst Bücken zusammengestellten Hauptschriften Richard Wagners (Richard 

Wagner, Die Hauptschriften, hg. u. eingel. von Ernst Bücken, Leipzig o. J. [1937]) ist Wagners Ge-
brauch des Rasse-Begriffs auf den scharf antisemitischen Aufsatz Zur Rassenfrage und den Aufsatz 

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



68 Werner Stegmaier

sehr Nietzsche mit dem Reiz solcher Reizworte gespielt haben mag: ‚Rasse‘ hat bei ihm 
nicht schon einen rassistischen Sinn.16 Der Rassen-Diskurs war gängig zu seiner Zeit, und 
nicht jeder Gebrauch des Begriffs ‚Rasse‘ war schon rassistisch. Nietzsche unterscheidet, 
besonders in Jenseits von Gut und Böse, mit Vorliebe auch die Völker Europas als Ras-
sen, spricht hier von „lateinischen Rassen“ (KSA, JGB, 5, 69), von „arbeitsamen Rassen“ 
(ebd., 110), einer „Rasse von ehemaligen Puritanern“ (ebd., 164) und selbst von „phi-
losophischer Rasse“ (ebd., 195), und im 357. Aphorismus der Fröhlichen Wissenschaft 
schreibt er weiter unten, „der Sieg des wissenschaftlichen Atheismus“ sei „ein gesammt-
europäisches Ereigniss, an dem alle Rassen ihren Antheil von Verdienst und Ehre haben 
sollen“ (KSA, FW, 3, 599) Diese europäischen Rassen könnten „verliebt und lüstern nach 
fremden Rassen“ sein (KSA, JGB, 5, 191), und die „europäische Rasse“ als ganze (ebd., 
82) sei zumal nach der „demokratischen Vermengung der Stände und Rassen“ (ebd., 158) 
eine bunte „Rassenmischung“ (ebd., 136) geworden. Und hier wiederum ist für Nietzsche 
das deutsche Volk paradigmatisch, als „ein Volk der ungeheuerlichsten Mischung und 
Zusammenrührung von Rassen, vielleicht sogar mit einem Übergewicht des vor-arischen 
Elementes, als ‚Volk der Mitte‘ in jedem Verstande“. So seien „die Deutschen unfassbarer, 
umfänglicher, widerspruchsvoller, unbekannter, unberechenbarer, überraschender, selbst 
erschrecklicher, als es andere Völker sich selber sind“, – und eben darum seien gerade 
sie es, die ein Rasse-Problem hätten: „Es kennzeichnet die Deutschen, dass bei ihnen die 
Frage ‚was ist deutsch?’ niemals ausstirbt“ (ebd., 184 f.). Nietzsche will ‚das Deutsche‘ 
im Gegensatz zu Wagner gerade dem Fremden ausgesetzt und es dadurch immer neu in 
Frage gestellt sehen. Im Hinblick auf die Juden aber hält er sich mit dem Begriff ‚Rasse‘ 
auffällig zurück, eben weil er gegen sie rassistisch gebraucht wurde, oder er gebraucht 
den Rasse-Begriff hier gegen den Trend: „Die Juden sind aber ohne allen Zweifel die 
stärkste, zäheste und reinste Rasse, die jetzt in Europa lebt“ (ebd., 193). Er tritt in allem 
gegen Wagners antisemitischen und antievolutionären Rassismus an.
	 Mit der Rede von der „deutschen Seele“ oder der „griechischen Seele“ (beide in An-
führungszeichen) versucht er charakteristische Wertungen, Einstellungen, Stimmungen 
zu fassen. Sie bleibt unvermeidlich diffus, und Nietzsche behandelt sie auch so, stellt 
sie sogleich in Frage („Dürfen wir sagen“). Und selbst wenn „die eigentlichen Errun-
genschaften des philosophischen Gedankens […], welche deutschen Köpfen verdankt 
werden [,] in irgend einem erlaubten Sinne auch noch der ganzen Rasse zu Gute zu rech-

Heldentum und Christentum beschränkt, beide wie Was ist deutsch? aus der Bayreuther Zeit. In Zur 
Rassenfrage erörtert Wagner das Thema, ob eher reine oder gemischte Rassen ‚große Charaktere‘ 
hervorbringen. Danach ist „der Jude das erstaunlichste Beispiel von Rassenkonsistenz, welches die 
Weltgeschichte noch je geliefert hat […]: er vermische sich männlich oder weiblich mit den ihm 
fremdartigsten Rassen, immer kommt ein Jude wieder zutage“ (425). Der „deutschen Rasse“ da-
gegen gehe ein solcher „reiner Rasseninstinkt“ ab (426), sie fühle sich auch „nicht mehr als eine 
Rasse, als eine Abart der Menschheit, sondern als einen Urstamm der Menschheit selbst“ (427). In 
der zweiten Abhandlung erörtert er in engem Anschluss an Josef Arthur de Gobineaus Essai sur 
l’inégalité des races humaines (1853–1855), einem Hauptwerk des Rassismus (jedoch keines gegen 
die Juden gerichteten Rassismus), den „Verderb der weißen Rasse“ (431). In seinem antisemitischen 
Pamphlet Das Judentum in der Musik von 1850, Ausdruck seines „unüberwindlichen Widerwillens 
gegen jüdisches Wesen“ (134), verwendet Wagner den Rassebegriff noch nicht. 

16	 Der genaue philologische Nachweis bei Gerd Schank, „Rasse“ und „Züchtung“ bei Nietzsche. Mo-
nographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 44, Berlin, New York 2000.

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



69„ohne Hegel kein Darwin“

nen‘ wären, so wie ‚wir etwa Plato’s Ideomanie, seinen fast religiösen Formen-Wahnsinn 
zugleich als ein Ereigniss und Zeugniss der ‚griechischen Seele‘ zu nehmen gewohnt 
sind“ (KSA, FW, 3, 597), könnten sie noch immer die „Ausnahme“ (ebd.) und nicht die 
Regel und also, was ‚das Deutsche‘ betrifft, wenig aussagekräftig sein. Dennoch betrach-
tet Nietzsche die Frage, Wagners Frage, nicht als abwegig. Bestimmte Traditionen eines 
Volkes könnten in kennzeichnenden „Symptom[en]“ (ebd.) zum Ausdruck kommen, die 
dann freilich ganz unterschiedlich gedeutet werden können.
	 In der neuen Vorrede zur Morgenröthe, die zu derselben Zeit wie das V. Buch der 
Fröhlichen Wissenschaft entsteht, gebraucht Nietzsche das Stichwort ‚deutsche Seele‘ 
ohne Anführungszeichen. Er charakterisiert diese deutsche Seele dort durch den Hang 
zur paradoxen Logik des Glaubens, des „credo quia absurdum est“ (ich glaube, weil es 
unvernünftig ist), den er bei Hegel wiederfindet und der sich in ganz Europa durchgesetzt 
habe: „aber auch heute noch, ein Jahrtausend später, wittern wir Deutschen von heute, 
späte Deutsche in jedem Betrachte – Etwas von Wahrheit, von Möglichkeit der Wahr-
heit hinter dem berühmten realdialektischen Grund-Satze, mit welchem Hegel seiner Zeit 
dem deutschen Geiste zum Sieg über Europa verhalf – ‚der Widerspruch bewegt die Welt, 
alle Dinge sind sich selbst widersprechend‘ –: wir sind eben, sogar bis in die Logik hi-
nein, Pessimisten“ (KSA, M, 3, 15).
	1 885 hat er eine Schrift mit dem Titel Pfeile. Gedanken über und gegen die deut-
sche Seele (KSA, NF, 11, 474) erwogen, in Jenseits von Gut und Böse widmet er der 
‚deutschen Seele‘ (ebenfalls ohne Anführungszeichen) und ihrer vermeintlichen Tiefe 
einen langen ironischen Kommentar – und führt Hegel und Wagner im Zeichen der ‚Wi-
derspruchs-Natur im Grunde der deutschen Seele‘ zusammen: „Die Ausländer stehen 
erstaunt und angezogen vor den Räthseln, die ihnen die Widerspruchs-Natur im Grunde 
der deutschen Seele aufgiebt (welche Hegel in System gebracht, Richard Wagner zuletzt 
noch in Musik gesetzt hat)“ (KSA, JGB, 5, 185).
	 Wenn überhaupt von einem deutschen Nationalcharakter die Rede sein kann, bleibt 
er rätselhaft und nichts, worauf man einen deutschen Nationalismus gründen könnte. 
Nietzsche sah gerade im „Nationalitäts-Wahnsinn“ (ebd., 201) die größte Gefahr für Eu-
ropa, und die Gefahr schien ihm nach Otto von Bismarcks Sieg über Frankreich und der 
Gründung des neuen Deutschen Reiches am stärksten von seiner eigenen Nation, von den 
Deutschen auszugehen. So müsste die Umorientierung gerade in Deutschland beginnen. 
Und das heißt für Nietzsche, dass gerade die Deutschen sich ‚entdeutschen‘ müssten. Im 
II. Band von Menschliches, Allzumenschliches, kurz nach dem Erscheinen von Wagners 
Abhandlung Was ist deutsch?, hatte Nietzsche darauf gedrängt, dass Nationalcharaktere, 
wenn es so etwas gibt, sich in jedem Fall wandeln und auch wandeln sollen. Sie könnten 
„nur der Unterschied verschiedener Culturstufen und zum geringsten Theile etwas Blei-
bendes (und auch diess nicht in einem strengen Sinne)“ sein; wer „an der Cultur arbeitet“, 
werde „die theoretische Frage: was ist deutsch? sofort durch die Gegenfrage verbessern: 
‚was ist jetzt deutsch?‘ – und jeder gute Deutsche wird sie practisch, gerade durch Ue-
berwindung seiner deutschen Eigenschaften, lösen. Wenn nämlich ein Volk vorwärts geht 
und wächst, so sprengt es jedesmal den Gürtel, der ihm bis dahin sein nationales Ansehen 
gab: bleibt es bestehen, verkümmert es, so schliesst sich ein neuer Gürtel um seine Seele; 
die immer härter werdende Kruste baut gleichsam ein Gefängniss herum, dessen Mauern 
immer wachsen. Hat ein Volk also sehr viel Festes, so ist diess ein Beweis, dass es verstei-

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



70 Werner Stegmaier

nern will, und ganz und gar Monument werden möchte: wie es von einem bestimmten 
Zeitpuncte an das Aegypterthum war. Der also, welcher den Deutschen wohl will, mag 
für seinen Theil zusehen, wie er immer mehr aus dem, was deutsch ist, hinauswachse. Die 
Wendung zum Undeutschen ist desshalb immer das Kennzeichen der Tüchtigen unseres 
Volkes gewesen“ (KSA,VM, 2, 511 f.).
	 Indem der gute Deutsche das Deutsche der immer ungewissen Auseinandersetzung 
mit dem Fremden aussetzen will, stellt er sich als Deutscher der Evolution.17 Aus dem 
negativ bestimmten ‚Undeutschen‘ wird im Aphorismus Nr. 357 der Fröhlichen Wis-
senschaft das positiv bestimmte ‚Europäische‘. Die Überwindung des Deutschen zum 
Europäischen aber erwartete Nietzsche nun nicht mehr von der Kunst und von der Politik, 
sondern von der Philosophie.

2.	Begrenzte Horizonte:  
	 Das Deutsche und das Europäische der Philosophie

So lautet die Frage nun: „waren die deutschen Philosophen wirklich – philosophische 
Deutsche?“ (KSA, FW, 3, 598). Nietzsche nennt drei Fälle von Deutschen, die bisher am 
stärksten zur europäischen Philosophie beigetragen hätten: Wilhelm Leibniz, Immanuel 
Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel, später, als ‚Frage‘, einen vierten: Arthur Scho-
penhauer. Wenn Leibniz und Kant die bedeutendsten deutschen Philosophen der Aufklä-
rung, Hegel der wirkungsvollste unter den Deutschen Idealisten und Schopenhauer der 
(bis dahin) massivste Kritiker des Deutschen Idealismus war, so hatte, wie Nietzsche 
sich vorbereitend notierte, Deutschland in ihnen „den ganzen Kreis origineller Gedanken 
ausgedacht“ (KSA, NF, 12, 69). Auf die vier Philosophen bezieht sich Nietzsche, neben 
den griechischen, auch sonst am häufigsten und schließt am stärksten an sie an. Ihre 
„Errungenschaften des philosophischen Gedankens“ (KSA, FW, 3, 597) führen auf seine 
eigenen – und die Darwins hin. 
	 ‚Errungenschaft‘ ist ein für Nietzsche überraschendes Wort, zumal in einem evoluti-
onären Kontext. Es klingt seinerseits hegelisch nach „Fortschritt der Menschheit“ (KSA, 
NF, 12, 162) auf ein vorgegebenes Ziel hin, der schrittweise zu erkämpfen und festzuhal-
ten sei; seit Nietzsches Zeit wurde es gerne von sozialistischen Vorkämpfern gebraucht. 
Nietzsche verbindet es wie sie mit schwer erkämpften Überwindungen: er jedoch, ohne 
eine gewisse Zukunft in Aussicht zu stellen. Eine Errungenschaft ist in Nietzsches 
Sprachgebrauch etwas, das man sich mühsam und unter Umständen ‚mit dem höchsten 
Wagniß‘, also unter Nöten erkämpft hat und das man deshalb nicht wieder fahren lassen, 
sondern nun festhalten will. Das kann von Einzelnen ebenso wie vom Menschen über-
haupt oder der Menschheit im ganzen gelten (KSA, BA, 1, 691; KSA, NF, 8, 164; KSA, 

17	 In der IV. Unzeitgemässen Betrachtung hatte Nietzsche noch den vergeblichen Versuch gemacht, 
Wagner selbst über ‚das Deutsche‘ hinauszuheben: „Seine Gedanken sind wie die jedes guten und 
grossen Deutschen überdeutsch und die Sprache seiner Kunst redet nicht zu Völkern, sondern zu 
Menschen. / Aber zu Menschen der Zukunft“ (KSA, WB, 1, 505). Mit ‚überdeutsch‘ war ‚nicht 
national‘ gemeint: „der Gedanke seines Kunstwerkes ist, wie der Gedanke jedes guten Deutschen, 
überdeutsch und nicht national: wie seine Reformation“ (KSA, NF, 8, 274). 

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



71„ohne Hegel kein Darwin“

NF, 9, 86).18 Eine philosophische Errungenschaft ist dann ein Sieg über oder die Selbstü-
berwindung einer Überzeugung, die das Denken bisher beherrscht hat19, und, sofern das 
Denken am stärksten von ‚moralischen‘ Überzeugungen beherrscht wird, ein Sieg über 
das ‚Gewissen‘. Den Begriff Gewissen gebraucht Nietzsche im Aphorismus Nr. 357 acht 
Mal. Einsichten, die sich gegen das Gewissen durchsetzen müssen, sind nach Nietzsche 
die schwersten, und er führt den Aphorismus auf einen ‚endlich und schwer errungenen 
Sieg des europäischen Gewissens‘ hinaus.

2a. Leibniz: „die Bewusstheit nur ein Accidens der Vorstellung“ (KSA, FW, 3, 598)

Sein Auftakt ist also „Leibnitzens unvergleichliche Einsicht, mit der er nicht nur gegen 
Descartes, sondern gegen Alles, was bis zu ihm philosophirt hatte, Recht bekam, – dass 
die Bewusstheit nur ein Accidens der Vorstellung ist, nicht deren nothwendiges und we-
sentliches Attribut, dass also das, was wir Bewusstsein nennen, nur einen Zustand unsrer 
geistigen und seelischen Welt ausmacht (vielleicht einen krankhaften Zustand) und bei 
weitem nicht sie selbst“ (ebd.) .  Die Tiefe dieses Gedankens sei „auch heute noch nicht 
ausgeschöpft“ (ebd.). Leibniz habe in der Frage des Bewusstseins oder, wie Nietzsche 
vorsichtiger sagt: der Bewusstheit, eine „Umdrehung des Augenscheins“ (ebd.) vollzo-
gen – bei etwas, was gerade nicht zu sehen ist und an das die Moderne doch so gründlich 
geglaubt hat, dass sie es zu einem metaphysischen Dogma machte. Während René Des-
cartes, weil er zwar an allem Sein zweifeln konnte, nicht aber am Denken, sofern es auch 
denkt, wenn es an sich zweifelt, das Denken als besonderes und allein gewisses ‚Sein‘, 
als bleibendes Bewusst-Sein betrachtete, dem, wie den Dingen, wechselnde und zufällige 
Zustände oder Akzidentien, nämlich Vorstellungen (ideae) zukämen, nahm Leibniz die 
Bewusstheit umgekehrt nur als Akzidens, als vorübergehenden ‚Zustand‘ der Vorstellung 
an. Die Vorstellung als solche aber oder, wie er sie nannte, ‚Perception‘, war für ihn wei-
terhin ein ‚état passager‘20, also ein ‚vorübergehender Zustand‘. In ihm nimmt die Mo-
nade, die Leibniz als bloße Perspektive bestimmte, die übrige Welt aus eben dieser Per-
spektive wahr. Die Welt wird zu einem Phänomen in vielfältigen Perspektiven: nicht erst 
Nietzsche, schon Leibniz hat damit einen „Phänomenalismus und Perspektivismus“ kon-
zipiert (ebd., 593).21 Und auch er verband ihn mit dem Begriff des Begehrens oder Wil-
18	 Auch KSA, HL, 1, 317; KSA, MA-I. 2, 46, 206; KSA, NF, 8, 421. Im öffentlichen Werk spricht 

Nietzsche betont von den Errungenschaften Einzelner, darunter auch seinen eigenen. Vgl. KSA, 
GM, 5, 293 („ein stolzes, in allen Muskeln zuckendes Bewusstsein davon, was da endlich errungen 
und in ihm leibhaft geworden ist, ein eigentliches Macht- und Freiheits-Bewusstsein, ein Vollen-
dungs-Gefühl des Menschen überhaupt.“) und KSA, EH, 6, 259 („Jede Errungenschaft, jeder Schritt 
vorwärts in der Erkenntniss folgt aus dem Muth, aus der Härte gegen sich, aus der Sauberkeit gegen 
sich“). Zu den Errungenschaften der Menschheit oder des Menschen vgl. KSA, GM, 5, 313, 343, 
402, zu denen des „jüdischen Volkes“ KSA, AC, 6, 198 („die mühsam errungene letzte Möglichkeit, 
übrig zu bleiben“).

19	 Schon KSA, GT, 1, 118: „Der ungeheuren Tapferkeit und Weisheit Kant’s und Schopenhauer’s ist 
der schwerste Sieg gelungen, der Sieg über den im Wesen der Logik verborgen liegenden Optimis-
mus, der wiederum der Untergrund unserer Cultur ist.“

20	 Gottfried Wilhelm Leibniz, [Monadologie], § 14, in: Ders., Die philosophischen Schriften, hg. von 
Carl Immanuel Gerhardt [G], Bd. 6, Berlin 1885, Nachdruck Hildesheim 1965, 608.

21	 Friedrich Kaulbach, Nietzsche und der monadologische Gedanke, in: Nietzsche-Studien 8 (1979).

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



72 Werner Stegmaier

lens, der „Appetition“.22 Weil die Veränderungen ihrer Zustände von den Veränderungen 
der Welt im übrigen abhängen, ist die Monade bestrebt, „ganz zur ganzen Perzeption zu 
kommen“, also möglichst viel von der Welt zu erfassen und dazu ihre Perspektive zu 
erweitern. Beides, Perzeption und Appetition, setzt, wie Leibniz den Cartesianern entge-
genhält, nicht schon ein Bewusstsein voraus. Andernfalls müsste man Tieren (und umso 
mehr allem übrigen) Perzeptionen und Appetitionen absprechen und sie (wie Descartes 
es tat) zu mechanischen Maschinen machen. Was wir Bewusstsein nennen (conscience), 
ist stattdessen seinerseits nur ein besonderer und zeitweiliger Zustand von Perzeptionen, 
eine Perzeption von Perzeptionen oder Vorstellung von Vorstellungen, die Leibniz „Ap-
perception“ nennt.23 Es ist Bewusstheit auf Zeit.

2b.	Kant: „ungeheures Fragezeichen, welches er an den Begriff ‚Causalität‘ schrieb“ 
 	 (ebd.)

Nietzsche lässt hier beiseite, dass Leibniz’ Phänomenalismus und Perspektivismus nur 
aufgrund einer Metaphysik, der Annahme einer durch Gott ‚prästabilierten‘ Ordnung der 
Welt, möglich wurde, mit der Kant dann brach. Nach einem Notat von 1884 erschien 
Nietzsche Leibniz dennoch „interessanter als Kant – typisch deutsch: gutmüthig, voll ed-
ler Worte, listig, geschmeidig, schmiegsam, ein Vermittler (zwischen Christenthum und 
der mechanistischen Weltansicht), ungeheuer verwegen für sich, verborgen unter einer 
Maske und höfisch-zudringlich, anscheinend bescheiden“ (KSA, NF, 11, 215). 
	 Kant aber achtete er eben dafür, dass er über Leibniz’ verführerische Metaphysik 
„hinwegkam und das Beste vom vorigen Jahrhundert, den Sensualismus festhielt“ (ebd., 
459). Er hat sich mit Kant oft und scharf auseinandergesetzt24, seiner Philosophie aber 
auch ganz neue Seiten abgewonnen.25 Innerhalb des V. Buches der Fröhlichen Wissen-
schaft erwähnt er Kant nur hier (noch einmal beiläufig als Vertreter seines Zeitalters, ebd. 

22	 Gottfried Wilhelm Leibniz, Monadologie, § 15, G VI 609.
23	 Ders., ebd., § 14, G VI 608. Den Begriff ‚accidens‘ verwendet Leibniz hier jedoch nicht. 
24	 Zuletzt Michael Steven Green, Nietzsche and the Transcendental Tradition, Urbana, Chicago 2002, 

R. Kevin Hill, Nietzsche’s Critiques. The Kantian Foundations of his Thought, Oxford 2003, Mattia 
Riccardi, „Der faule Fleck des Kantischen Kriticismus.“ Erscheinung und Ding an sich bei Nietz-
sche, Basel 2009.

25	 Vor allem Friedrich Kaulbach und Josef Simon haben aus Nietzsches kritischem Verhältnis zu Kant 
sowohl Nietzsche als auch Kant neu zu verstehen gelehrt (Friedrich Kaulbach, Autarkie der per-
spektivischen Vernunft bei Kant und Nietzsche, in: Josef Simon (Hg.), Nietzsche und die philoso-
phische Tradition, Bd. 2, Würzburg 1985; Ders., Perspektivismus und Rechtsprinzip in Kants Kritik 
der reinen Vernunft, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 10.2 (1985); Ders., Philosophie des 
Perspektivismus. 1. Teil: Wahrheit und Perspektive bei Kant, Hegel und Nietzsche, Tübingen 1990; 
Josef Simon, Die Krise des Wahrheitsbegriffs als Krise der Metaphysik. Nietzsches Alethiologie 
auf dem Hintergrund der Kantischen Kritik, in: Nietzsche-Studien 18 (1989); Ders., Aufklärung 
im Denken Nietzsches, in: Jochen Schmidt (Hg.), Aufklärung und Gegenaufklärung in der europä-
ischen Literatur, Philosophie und Politik von der Antike bis zur Gegenwart, Darmstadt 1989; Ders., 
Das neue Nietzsche-Bild, in: Nietzsche-Studien 21 (1992); Ders., Moral bei Kant und Nietzsche, in: 
Nietzsche-Studien 29 (2000). Kritisch gegen Nietzsche bleibt Gerd-Günther Grau, Wille zur Macht 
oder Wille zur Wahrheit? Nietzsche und Kant, in: Günter Abel, Jörg Salaquarda (Hg.), Krisis der 
Metaphysik. Wolfgang Müller-Lauter zum 65. Geburtstag, Berlin, New York 1989.

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



73„ohne Hegel kein Darwin“

619). Wenn er bei Leibniz eine ‚unvergleichliche Einsicht‘ findet, so bei Kant ein ‚un-
geheures Fragezeichen‘. Er versteht ihn entgegen dem Trend des 19. Jahrhunderts nicht 
als Erkenntnistheoretiker, nicht als einen, der endlich eine positive und haltbare Theorie 
der wissenschaftlichen und alltäglichen Erkenntnis geliefert hätte.26 Statt dessen setzt er 
auf das Moment der Kritik, der „vorsichtig[en] Grenzabsteckung“, die Kant mit seiner 
Kritik der reinen Vernunft eingeleitet hatte und mit der man „auch jetzt noch nicht […] 
fertig geworden“ sei. Auch Nietzsche selbst nicht.27 Kant hatte, gegenüber Leibniz, mit 
„resolute[n] Umkehrungen der gewohnten Perspektiven und Werthungen“ (KSA, GM, 
5, 364) einen kritischen Phänomenalismus und Perspektivismus entwickelt, in dessen 
Zentrum in der Tat der „Begriff ‚Causalität‘“ (KSA, FW, 3, 598) stand, hatte gegen Da-
vid Humes skeptische Intervention die Kausalität der Natur wieder denkbar gemacht, 
nun jedoch unter Bedingungen, mit Beschränkungen. Die Kategorie der Kausalität sollte 
danach zwar brauchbar sein, aber nur als Form unseres, des menschlichen Verstandes für 
die begriffliche Fassung von Affekten unserer Sinnlichkeit. Zu beiden sind Alternativen 
denkbar, seien es tierische, seien es göttliche. Und die Affekte der Sinnlichkeit sind nicht 
nur der ‚Inhalt‘ der ‚Formen‘ des Verstandes, sondern auch der Auslöser, der ihn und 
seine Kategorien überhaupt ins Spiel bringt. Das Denken als „die Handlung, gegebene 
Anschauung“ durch Begriffe „auf einen Gegenstand zu beziehen“28, kommt so, wie die 
Bewusstheit für Leibniz, nur gelegentlich ins Spiel, durch eine Deutung, zu der wiederum 
alternative denkbar sind: ein Gegenstand kann als Substanz oder als Ursache oder als 
Pol einer Wechselwirkung begriffen werden, es stehen stets drei Kategorien zur Wahl.29 
Welche auch gewählt wird, sie wird immer nur eine ‚Simplifikation‘ eines weit kom-
plexeren Geschehens, einer „unsäglich anders complicirt[en]“ Wirklichkeit sein (KSA, 
NF,11, 505; KSA, 12, 369) und auch die Begriffe, die zu dieser Vereinfachung gebraucht 
werden, stehen nach Kant selbst, soweit sie nicht mathematisch definiert sind, ‚niemals 
zwischen sicheren Grenzen‘, die apriorischen ebenso wie die empirischen. Denn jeder 
Begriff kann, „so wie er gegeben ist, viel dunkle Vorstellungen enthalten […], die wir in 
der Zergliederung übergehen, ob wir sie zwar in der Anwendung jederzeit brauchen: so 
ist die Ausführlichkeit der Zergliederung meines Begriffs immer zweifelhaft, und kann 
nur durch vielfältig zutreffende Beispiele vermutlich, niemals aber apodiktisch gewiß ge-
macht werden.“30 Kant hat mit seinem kritischen Phänomenalismus und Perspektivismus 
bereits gesehen und hingenommen, dass gegebene Begriffe, soweit sie für die Erfahrung 

26	 Klaus Christian Köhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitäts-
philosophie zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt/M. 1986.

27	 Werner Stegmaier, Nietzsches und Luhmanns Aufklärung der Aufklärung: Der Verzicht auf ‚die Ver-
nunft‘, in: Renate Reschke (Hg.), Nietzsche – Radikalaufklärer oder radikaler Gegenaufklärer? In-
ternationale Tagung der Nietzsche-Gesellschaft in Zusammenarbeit mit der Kant-Forschungsstelle 
Mainz und der Stiftung Weimarer Klassik und Kunstsammlungen vom 15.–17. Mai 2003 in Weimar, 
Berlin 2004. 

28	 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 247 / B 304.
29	 Josef Simon, Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, Berlin, New York 2003, 

151, 157.
30	 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 728 f. / B 756 f.; Josef Simon, Begriff und Beispiel. 

Zur Aporie einer Philosophie und Systematik der Wissenschaften, dargestellt am Wissenschaftsbe-
griff Kants, in: Kant-Studien 62 (1971). 

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



74 Werner Stegmaier

brauchbar sein sollen, in der Erfahrung unvermeidlich in Bewegung bleiben, er hat die 
Evolution denkbar gemacht, wiewohl ihm noch die Beispiele dafür fehlten.31

2c. Hegel: „ohne Hegel kein Darwin“ (KSA, FW, 3, 598)

In seinem Dreischritt lässt Nietzsche auf Leibniz’ ‚unvergleichliche Einsicht‘ und Kants 
‚ungeheures Fragezeichen‘ ‚den erstaunlichen Griff‘ Hegels folgen – die Einsicht in das 
zeitweilige Auftreten der Bewusstheit hat auch den Sinn einer definitiven Festlegung von 
Begriffen der Natur fraglich gemacht und dadurch einen neuen Zugriff auf den Begriff 
überhaupt, den Begriff des Begriffs, herausgefordert, der dessen Veränderlichkeit, seine 
‚Bewegung‘ einschließt. Auch zu Hegel fasst Nietzsche sich hier äußerst kurz, auch sein 
eigener Griff ist hier wieder erstaunlich, auch Hegel liest er gegen den Strich, auch hier 
nicht unangemessen.32

	 Hegels Philosophie beherrschte die Gemüter (und die Lehrstühle) in Deutschland bis 
in die 60er Jahre des 19. Jahrhunderts hinein. Dadurch, dass Hegel die ‚Bewegung‘ oder 
‚Entwicklung‘ ‚des Begriffs‘ gelehrt hatte, in einem ‚System‘, das sich in einem ‚notwen-
digen Fortgang‘ schließt und dabei wiederum seinen Anfang ‚notwendig‘ macht, und in 
seiner Geschichte der Philosophie und seiner Philosophie der Geschichte zeigen konnte, 
dass die Bewegung sich auch zeitlich so vollzog, hat er sicherlich „die Geister in Europa 
zur letzten grossen wissenschaftlichen Bewegung präformirt“ (ebd.), zur Bereitschaft, 
auch Darwins Evolutionstheorie zu folgen.33 Wo Hegel von Begriffen der ‚Wissenschaft 

31	 Werner Stegmaier, Die Zeitlichkeit des Lebendigen. Kant, Hegel und die Prinzipien von Darwins 
Evolutionstheorie, in: Hubertus Busche, George Heffernan, Dieter Lohmar (Hg.), Bewußtsein und 
Zeitlichkeit. Ein Problemschnitt durch die Philosophie der Neuzeit. Festschrift für Gerhart Schmidt 
zum 65. Geburtstag, Würzburg 1990. 

32	 Zum Verhältnis von Hegels und Nietzsches Denken: Mihailo Djurić, Nietzsche und die Metaphysik, 
Berlin, New York 1985, 88–99; Werner Stegmaier, Leib und Leben. Zum Hegel-Nietzsche-Problem, 
in: Hegel-Studien, 20 (1985); Stephen Houlgate, Hegel, Nietzsche, and the Criticism of Metaphysics, 
Cambridge 1986; Ders., Nietzsches Hegel-Bild, in: Hegel-Studien, 25 (1990); Werner Stegmaier, 
Hegel, Nietzsche und Heraklit. Zur Methodenreflexion des Hegel-Nietzsche-Problems, in: Mihailo 
Djurić, Josef Simon (Hg.), Nietzsche und Hegel, Würzburg 1992; Ders., Geist. Hegel, Nietzsche 
und die Gegenwart, in: Nietzsche-Studien 26 (1997 [ersch. 1998]); Ders., Denken des Denkens in 
der Zeit. Neuerscheinungen zum Hegel-Nietzsche-Problem, in: Hegel-Studien 35 (2000 [erschienen 
2002]); Ders., Die Substanz muss Fluktuanz werden. Nietzsches Aufhebung der Hegelschen Dialek-
tik, in: Berliner Debatte Initial 12. 4. (2001), Themenheft Unaufhörliche Dialektik; Will Dudley, 
Hegel, Nietzsche, and Philosophy. Thinking Freedom, Cambridge 2002; Elliot T. Jurist, Beyond He-
gel and Nietzsche. Philosophy, Culture, Agency, Cambridge, Mass., London 2000; Gérard Lebrun, 
L’envers de la dialectique. Hegel à la lumière de Nietzsche, Paris 2004, dazu die Sammelbespre-
chung von Patrick Wotling, Nietzsche et Hegel. Quatre tentatives pour faire dialoguer deux frères 
ennemis, in: Nietzsche-Studien 34 (2005).

33	 Bei allen historischen Fraglichkeiten kommt der renommierteste Theoretiker und Historiker der 
Evolutionsbiologie im 20. Jahrhundert, Ernst Mayr (Die Entwicklung der biologischen Gedanken-
welt. Vielfalt, Evolution und Vererbung, übers. von Karin de Sousa Ferreira, Berlin, Heidelberg, 
New York, Tokyo 1984, 104 ff.) zu dem Schluss, „dass die Formulierung von Darwins Forschungs-
programm von der Philosophie beeinflußt war“. Der Hauptweg zu Darwin ist auch für ihn (bzw. 
Maurice Mandelbaum, auf den er verweist) Hegels ‚Historizismus‘. Wie Nietzsche bestreitet auch 
Mayr, dass es sich beim Evolutionsdenken um etwas spezifisch Deutsches handele.

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



75„ohne Hegel kein Darwin“

der Logik‘ sprach, musste man nur ‚Artbegriffe‘ einsetzen, die „sich aus einander ent-
wickeln“ (ebd.), freilich mit einem entscheidenden Abstrich: in der Evolution der biolo-
gischen Arten konnte gerade nicht mehr von einem ‚notwendigen Fortgang‘ und darum 
auch nicht mehr von einem ‚System‘ die Rede sein. Die Bewegung des Begriffs musste 
darum ganz neu gedacht werden. Während Kant sie als denkbar gelten ließ, wandte sich 
Hegel selbst entschieden schon gegen die Lamarckschen Anfänge der Evolutionstheo-
rie.34 Es war Nietzsche, der die entscheidende philosophische Konsequenz aus Darwins 
Evolutionsgedanken zog. Darwins Evolutionsgedanke bestätigte ihn in seinem Herakli-
tismus, zu dem er sich früh entschieden und bekannt hatte: „Die Ordnung in der Welt, 
das mühsamste und langsamste Resultat entsetzlicher Evolutionen als Wesen der Welt 
begriffen – Heraklit!“ (KSA, NF, 7, 459).
	 In der Zeit, als er Jenseits von Gut und Böse und das V. Buch der Fröhlichen Wissen-
schaft vorbereitete (beide Werke erwähnen Heraklit nicht), hielt er noch einmal fest: „Was 
uns ebenso von Kant, wie von Plato und Leibnitz trennt: wir glauben an das Werden allein 
auch im Geistigen, wir sind historisch durch und durch. Dies ist der große Umschwung. 
Lamarck und Hegel – Darwin ist nur eine Nachwirkung. Die Denkweise Heraklit’s und 
Empedokles’ ist wieder erstanden. Auch Kant hat die contradictio in adjecto ‚reiner Geist‘ 
nicht überwunden: wir aber – – –“ (KSA, NF, 11, 442; ebd., 613). Im veröffentlichten 
Aphorismus lässt er Jean Baptiste Lamarck zurück und nennt nur noch Darwin.
	 Darwin hatte in der Biologie vorbereitet, was Nietzsche zum philosophischen Prinzip 
machte: dass wir nicht mehr von irgendeinem Allgemeinen, sondern von Individuen aus-
gehen müssen. Individuen lassen sich am einfachsten dadurch bestimmen, dass sie anders 
als alle andern Individuen sind. Das Prinzip der Darwinschen Evolutionstheorie aber ist 
eben dies, dass Individuen mit Individuen unter immer anderen Bedingungen immer an-
dere Individuen zeugen, ohne dass ihnen, wie Aristoteles es noch konzipiert hatte, eine 
Form oder ein ‚Artbegriff‘ (morphé, eídos) vorausginge und sie dabei leitete.35 Nach Dar-
win füllen die Individuen, die geboren werden und sterben, keine gemeinsame Form aus, 
die immer bleibt, sondern bilden ‚Gruppen von Varietäten‘ oder ‚Populationen‘, in denen 
sie sich miteinander fortzeugen und dabei mit der Zeit das, was als ihre ‚Art‘ erscheint, 
verändern – je nachdem, wie stark sich die Bedingungen ändern, unter denen sie leben. 
Was Sein war, wird nun Schein. Wenn Aristoteles seinen Begriff des Begriffs in Anmes-
sung an die (scheinbar) immer gleich sich wiederholende Fortzeugung der biologischen 
Arten durch ihre Exemplare bildete, so Nietzsche seinen Begriff des Begriffs an die (nach 
Darwin) immer andere Individuen hervorbringende Evolution. Wenn Aristoteles von ei-
ner einzigen und immer gleichen Logik ausging, so ist Nietzsche nicht mehr „geneigt 
[…] einzuräumen, dass sie die Logik an sich, die einzige Art Logik sei (wir möchten 
vielmehr uns überreden, dass sie nur ein Spezialfall sei, und vielleicht einer der wunder-
lichsten und dümmsten –)“ (KSA, FW, 3, 599). Wenn die Philosophie mit Aristoteles, 
gestützt auf das logische Denken Zeitfestes zu begründen versuchte, überlässt Nietzsche 
auch das logische Denken der Zeit. Die aristotelische ‚Form‘ wird, wie Nietzsche im 

34	 Werner Stegmaier, Die Zeitlichkeit des Lebendigen.
35	 Vgl. KSA, DS, 1, 196, wo Nietzsche in seiner Auseinandersetzung mit David Friedrich Strauss 

daran erinnert, „dass an dem Gesetz der individuellen Verschiedenheit die ganze Entwickelung des 
Menschen von der Thierstufe bis hinauf zur Höhe des Kulturphilisters hängt“.

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



76 Werner Stegmaier

Herzstück von Zur Genealogie der Moral, im Abschnitt zur Verzeitlichung des Denkens 
(KSA, GM, 5, 315), formulierte, flüssig, und der ‚Sinn‘ wird es „noch mehr“.36

	 In der Fröhlichen Wissenschaft ist Darwins Evolutionstheorie von Anfang an prä-
sent (KSA, FW, 3, 369 ff.), der Darwinismus wird aber auch kritisiert, fast geschmäht 
(ebd., 585). Nietzsches kritische Stellungnahmen zum Darwinismus, die er später noch 
verschärfte, insbesondere im Anti -Darwin  überschriebenen Aphorismus der Götzen-
Dämmerung (KSA, GD, 6, 120), haben Nietzsche immer wieder als Gegner von Darwins 
Evolutionstheorie erscheinen lassen.37 Das ist nicht haltbar.38 Nietzsche hat, wie viele 
seiner Zeitgenossen, den Darwinismus nicht geradewegs übernommen, zumal die Theo-
rie zunächst noch viele Fragen offen ließ. Dazu gehörte insbesondere die, ob Individuen 
ihren Nachkommen biologisch auch erworbene Eigenschaften vererben, wie Lamarck 
angenommen hatte, oder nur angeborene Eigenschaften. Sie wurde erst um die Wende 
zum 20. Jahrhundert durch die (erst dann entsprechend beachteten) aus Kreuzungsexpe-
rimenten abgeleiteten Vererbungsgesetze Gregor Mendels, durch Wilhelm Roux’ und Au-
gust Weismanns Nachweis der Chromosomen als Träger der Erbsubstanz und die daran 
anschließende Genetik entschieden – zugunsten der angeborenen Eigenschaften. So wur-
den Ergänzungen der Evolutionstheorie durch ‚Formgesetze‘ überflüssig, die erklären 
sollten, was die bloße Evolution durch Variation und Selektion nicht hinreichend erklären 
zu können schien, die Beobachtung, dass es immer wieder in vergleichsweise kurzer Zeit 
zu hochkomplexen Entwicklungen kommen konnte. Doch schon Darwin hatte richtig 
gesehen, dass Merkmale sich häufig gekoppelt verändern (‚Korrelation des Wachstums‘), 
so dass der Anschein ‚geprägter‘ Formen entstehen konnte. Darauf hatte bereits Friedrich 
Albert Lange in seiner Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der 
Gegenwart hingewiesen, einer von Nietzsches wichtigsten Quellen.39 Auf Darwins Evo-
lutionsgedanken war Nietzsche aber auch schon durch Schopenhauer40 und durch Ralph 

36	 Werner Stegmaier, Nietzsches ‚Genealogie der Moral‘. Werkinterpretation, Darmstadt 1994, 70–88.
37	 Zuletzt Gregory Moore, Nietzsche, Biology and Metaphor, Cambridge 2002, dazu die Rezension 

von Martin Stingelin in Nietzsche-Studien 32 (2003), 507 ff., 512 f., die erhebliche Versäumnisse 
Moores aufzeigt.

38	 Werner Stegmaier, Darwin, Darwinismus, Nietzsche. Zum Problem der Evolution, in: Nietzsche-Stu-
dien 16 (1987), Aldo Venturelli, Kunst, Wissenschaft und Geschichte bei Nietzsche. Quellenkritische 
Untersuchungen, Berlin, New York 2003; John Richardson, Nietzsche’s New Darwinism, Oxford 
u. a. 2004; Michael Skowron, Nietzsches „Anti-Darwinismus“, in: Nietzsche-Studien 37 (2008).

39	 Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegen-
wart (zuerst 1866, in 2., stark erweiterter Aufl. 1875), Neudruck, hg. und eingel. v. Alfred Schmidt, 
2 Bde., Frankfurt/M. 1974; Zitate nach dieser Ausgabe; Jörg Salaquarda, Nietzsche und Lange, in: 
Nietzsche-Studien 7 (1978), 237; zu Parallelen und Abweichungen zwischen Langes und Nietzsches 
Werk: George J. Stack, Lange and Nietzsche, Berlin, New York 1983.

40	 Arthur O. Lovejoy, Schopenhauer as an Evolutionist, in: Bentley Glass, Owsei Temkin, William 
L. Straus Jr. (Hg.), Forerunners of Darwin: 1745–1859, Baltimore 1968, Kap. 14; Maurice Man-
delbaum, The Physiological Orientation of Schopenhauer’s Epistemology, in: Michael Fox (Hg.), 
Schopenhauer: His Philosophical Achievement, Sussex 1980; Klaus Rohde, Arthur Schopenhauer, 
Vorgänger Darwins? Schopenhauer über die Evolution und ihre Lamarcksche Erklärung, Entste-
hung des Menschen, Überbevölkerung, Entstehung des Lebens auf anderen Planeten, http://knol.
google.com/k/arthur-schopenhauer-vorg%C3%A4nger-darwins# (zuletzt bearbeitet 2009).

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



77„ohne Hegel kein Darwin“

Waldo Emerson41 vorbereitet, vor allem aber durch Empedokles, auf den auch Lange 
immer wieder verweist.42

	 Lange blieb im damals lebhaften Streit um den ‚Darwinismus‘ für kritische Einwän-
de gegen ihn offen43, verteidigte ihn (besonders in ausführlichen Zusätzen der 2. Aufla-
ge) jedoch entschieden gegen ‚teleologische‘ Prinzipien, die gegen ihn geltend gemacht 
wurden, zumal wenn sie auf „metaphysische“ oder „mystische“ Kräfte rekurrierten.44 
Schon er betrachtete Darwins Evolutionsgedanken als tiefgreifende Errungenschaft auch 
für die Philosophie: er wecke endlich aus dem ‚dogmatischen Schlummer‘ des ‚krassen 
Aberglaubens‘ an konstante Arten von Lebewesen, der ebenso das jüdisch-christliche wie 
das metaphysische Denken beherrscht habe. Vorerst bedürfe es freilich noch der Bestäti-
gung der Evolutionstheorie durch Experimente45 und der Erschließung der ‚chemischen‘ 
Grundlagen der Vererbungsmechanismen, die Lange richtig in der Differenzierung und 
Rekombination von Kohlenstoffverbindungen vermutete46, die erst nach der Entwicklung 
neuer mikroskopischer Methoden aufzuschlüsseln seien.47 Soweit es hier zu spontanen 
Formbildungen (in aktuellen Begriffen zu biologischer Selbstorganisation oder Autopoi-
esis) komme, spreche das gegen einen „reinen“ oder „extremen Darwinismus“, darum 
aber nicht schon für eine neue „falsche Teleologie“48, die auch und gerade Kant nicht 
geteilt habe.49 Wenn Kant gleichwohl eine teleologische Heuristik entworfen habe, sei da-
mit „Darwin nicht getroffen, da er sich an die Auswahl des Nützlichen unter den spontan 
hervortretenden Variationen hält; seine Lehre wird nur ergänzt, insofern anzunehmen ist, 
dass der Kreis der möglichen Variationen von einem allgemeinen Entwicklungsgesetze 
bedingt wird.“ Der „Wettbewerb um das Dasein“ sei „eben nicht nur Theorie, sondern 
erwiesene Tatsache“.50 „Selbst die großen Entdeckungen und Erfindungen, welche die 
Grundlagen der höheren Kultur und des geistigen Fortschritts bilden, unterliegen noch 
jenem allgemeinen Gesetze der Erhaltung des Stärksten, während sie gleichzeitig mit den 
feinsten Methoden der Wissenschaft und Kunst geprüft werden.“51 
	 Wie Lange hat auch Nietzsche die Einwände gegen Darwins Evolutionsgedanken 
ernst genommen, insbesondere die der Zellbiologen Carl von Nägeli, Wilhelm Roux 
und William H. Rolph52, die zugleich seinem Gedanken des Willens zur Macht entge-
genzukommen schienen, und andererseits vor einer Beschränkung der ‚Prinzipien‘ der 

41	 George J. Stack, Nietzsche and Emerson, Ohio UP 1993.
42	 Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus, Bd. 2, 692, 705, 719. Zu weiteren möglichen 

Quellen: Aldo Venturelli, Kunst, Wissenschaft und Geschichte; auch eine persönliche Begegnung 
mit Darwin lag im Bereich des Möglichen (249 f.).

43	 Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus, Bd. 2, 685–752.
44	 Ders., ebd., 709, 717.
45	 Ders., ebd., 686, 688.
46	 Ders., ebd., 710.
47	 Ders., ebd., 713 f.
48	 Ders., ebd., 712, 715, 717.
49	 Ders.,m 3bd., 720 f.
50	 Ders., ebd., 711, 717.
51	 Ders., ebd., 718.
52	 Ders., ebd., 706 ff., Wolfgang Müller-Lauter, Der Organismus als innerer Kampf. Der Einfluss von 

Wilhelm Roux auf Friedrich Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 7 (1978), überarbeitet wiederabge-

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



78 Werner Stegmaier

biologischen Evolution auf den bloßen ‚Kampf ums Leben‘, auf ‚Selbsterhaltung‘ und 
‚Anpassung‘ gewarnt. An seiner grundsätzlichen Zustimmung zu Darwins Evolutionsge-
danken änderte das jedoch nichts.53 Sie ist von Anfang bis Ende seines Werkes manifest. 
Dafür sprechen vor allem der berühmte Einleitungsabschnitt von Ueber Wahrheit und 
Lüge im aussermoralischen Sinne, Nietzsches vehementer Angriff auf „die Morallehre 
Strauss-Darwin“, die Strauss aus Darwins Evolutionstheorie zu gewinnen versuchte und 
der Nietzsche die Möglichkeit „einer ächten und ernst durchgeführten Darwinistischen 
Ethik“ entgegenstellte (KSA, DS, 1, 195)54, seine Bemerkung in der Zweiten Unzeitge-
mässen Betrachtung über die „Lehren vom souverainen Werden, von der Flüssigkeit aller 
Begriffe, Typen und Arten, von dem Mangel aller cardinalen Verschiedenheit zwischen 
Mensch und Thier – Lehren, die ich für wahr, aber für tödtlich halte“ (KSA, HL, 1, 319), 
und sein unbeirrt ‚darwinistischer‘ Gebrauch des Begriffs ‚Selektion‘ noch in Ecce homo. 
Nachdem Nietzsche in einem Notat vom Herbst 1880 (KSA, NF, 9, 291) bemerkt hatte: 
„Die Arten von lustvollen Bewegungen, welche dem Zweck der Erhaltung dienen, sind 
durch Selektion erhalten“, schrieb er in Ecce homo, durch das Christentum sei „das Ge-
setz der Selektion gekreuzt“ worden (KSA, EH, 6, 374).55 Umso mehr griff Nietzsche 
den ‚Darwinismus‘ dort an, wo der Evolutionsgedanke (auch von Darwin selbst) in den 
Dienst ‚der Moral‘ gestellt, insbesondere wo ‚die Moral‘ zum Ziel der Evolution erklärt 
wurde.56

2d. Schopenhauer: „der unbedingte redliche Atheismus“ (KSA, FW, 3, 600) 

Bevor Nietzsche auf Schopenhauer kommt, gibt er eine erste Antwort auf die Frage, was 
an jenen ‚eigentlichen Errungenschaften des philosophischen Gedankens‘ bei Leibniz, 
Kant und Hegel ‚deutsch‘ sein könnte. Er lässt diese erste Antwort ‚die deutsche Seele‘ 
selbst geben, die sich von ihnen „‚aufgedeckt‘ und errathen“ fühlt – vor allem ‚fühlt, 
und Nietzsche fühlt als Deutscher mit ihr: „in allen drei Fällen fühlen wir etwas von uns 
selbst“, sind „dankbar dafür und überrascht zugleich“ (ebd., 598), stimmen ‚instinktiv‘ 
zu, ‚glauben‘ und sind ‚geneigt‘. So wenig sich solche Gefühle und Glaubensneigungen 
fassen lassen, könnten sie doch die „deutsche[] Selbsterkenntniss, Selbsterfahrung, 
Selbsterfassung“ (ebd., 599) geprägt haben. Nietzsche gibt hier keine Erklärung dafür 
und sucht auch keine. Der Abschnitt „‚Unsre innre Welt ist viel reicher, umfänglicher, 
verborgener‘, so empfinden wir mit Leibnitz; als Deutsche zweifeln wir mit Kant an der 

druckt in: Ders., Über Werden und Wille zur Macht. Nietzsche-Interpretationen I, Berlin, New York 
1999, Barbara Stiegler, Nietzsche et la biologie, Paris 2001.

53	 Keith Ansell-Pearson, On the Miscarriage of Life & the Future of the Human: Thinking beyond 
the Human Condition with Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 29 (2000), 153–162, der sich fast aus-
schließlich auf Nachlass-Notizen stützt und Lange nicht berücksichtigt.

54	 Dirk Robert Johnson, Nietzsche’s Early Darwinism. The „David Strauss“ Essay of 1873, in: Nietz-
sche-Studien 30 (2001).

55	 „Die gefährliche Antinatürlichkeit des Christenthums: – sie kreuzt die Selektion –“ (KSA, NF, 13, 
219) und: „das Christenthum ist das Gegenprincip gegen die Selektion.“ – „Was ist die ‚Tugend‘, 
was ‚Menschenliebe‘ im Christenthum, wenn nicht eben diese Gegenseitigkeit der Erhaltung, diese 
Solidarität der Schwachen, diese Verhinderung der Selektion?“ (ebd., 470).

56	 Werner Stegmaier, Darwin, Darwinismus, Nietzsche.

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



79„ohne Hegel kein Darwin“

Letztgültigkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und überhaupt an Allem, was sich 
causaliter erkennen lässt: das Erkennbare scheint uns als solches schon geringeren Wer-
thes. Wir Deutsche sind Hegelianer, auch wenn es nie einen Hegel gegeben hätte, inso-
fern wir (im Gegensatz zu allen Lateinern) dem Werden, der Entwicklung instinktiv einen 
tieferen Sinn und reicheren Werth zumessen als dem, was ‚ist‘ – wir glauben kaum an 
die Berechtigung des Begriffs ‚Sein‘“ (ebd.) lässt an die Romantik denken, ebenfalls ein 
großes Thema im V. Buch der Fröhlichen Wissenschaft (KSA, FW, 3, 619 ff.). Sie ist in 
der Tat nur vage zu fassen als Bewegung zum Gefühl, zum Inneren, zum Unerkennbaren, 
zum Unfassbaren, zum unablässig sich Wandelnden hin, erreichte unter den Deutschen 
höhere Höhen und tiefere Tiefen als unter den übrigen europäischen Völkern und schloss 
mehr als bei ihnen auch die Wissenschaften und die Philosophie ein. Nietzsche hatte 
offenbar auch mit einer solchen Erklärung gespielt. Er hatte sich ebenfalls 1885 notiert: 
„Die deutsche Philosophie als Ganzes – Leibnitz, Kant, Hegel, Schopenhauer, um die 
Großen zu nennen – ist die gründlichste Art Romantik und Heimweh, die es bisher gab: 
das Verlangen nach dem Besten, was jemals war. Man ist nirgends mehr heimisch, man 
verlangt zuletzt nach dem zurück, wo man irgendwie heimisch sein kann, weil man dort 
allein heimisch sein möchte: und das ist die griechische Welt! Aber gerade dorthin sind 
alle Brücken abgebrochen, – ausgenommen die Regenbogen der Begriffe! Und die führen 
überall hin, in alle Heimaten und ‚Vaterländer‘, die es für Griechen-Seelen gegeben hat! 
Freilich man muß sehr fein sein, sehr leicht, sehr dünn, um über diese Brücken zu schrei-
ten!“ (KSA, NF, 11, 678).
	 Doch seine Erklärung scheint eine andere zu sein. Zum Teil hat er sie implizit schon 
gegeben, zum Teil liefert er sie im folgenden Aphorismus 358 nach: die Reformation. Auf 
sie hatte, wie erwähnt, schon Wagner die Wendung des ‚deutschen Geistes‘ ins ‚tiefste 
Innere‘ zurückgeführt, die Reformation hatte sich vor allem im Norden des Heiligen Rö-
mischen Reiches deutscher Nation durchgesetzt, Preußen und die preußisch geprägten 
deutschen Gelehrten waren von ihr durchdrungen, und Leibniz, Kant und Hegel waren 
überzeugte Protestanten. Mit ihrem Protestantismus waren sie aber auch die „Verzögerer 
par excellence“, die den „Sieg des Atheismus“ aufhielten (KSA, FW, 3, 599): im fol-
genden Aphorismus wird Nietzsche Martin Luther dafür angreifen, dass er die Kirche, 
eben weil er sie reformierte, noch einmal auf Jahrhunderte rettete, und im Rest des Apho-
rismus 357 wird nun, folgerichtig, „der unbedingte redliche Atheismus“ (ebd., 600) The-
ma und damit Schopenhauer. Außer von Schopenhauer (und Max Stirner, Ludwig Feuer-
bach und Karl Marx) aber erhielt der Atheismus den stärksten Impuls – von Darwin. 
	 Nietzsche spricht (unauffällig) nun nicht mehr von ‚Fällen‘, die klar nach vorgege-
benen Begriffen einzuordnen wären, sondern von einer ‚vierten Frage‘, ob auch Scho-
penhauers philosophische Errungenschaft eine deutsche sei. Nietzsche gibt darauf, nun 
entschieden im eigenen Namen, die Antwort „Ich glaube nicht“ (ebd., 599). Mit Schopen-
hauer ist er auch bei sich angekommen, der ersten Autorität in seinem philosophischen 
Werdegang, an die er geglaubt, von der er sich dann gelöst hatte und der er sich nun 
befreit stellen konnte – am Abgrund des Nihilismus. Er stellt Schopenhauers Philosophie 
von Anfang an in die europäische Perspektive, hat schon mit ihr, so sieht er es jetzt, eu-
ropäisch denken gelernt. Schopenhauers Philosophie in europäischer Perspektive ist der 
Aphorismus überwiegend gewidmet. Nietzsche greift auch von ihr nur den einen Punkt 
des ‚unbedingten redlichen Atheismus‘ auf, die ‚Errungenschaft‘, an die er wiederum 

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



80 Werner Stegmaier

selbst anschließt. Im übrigen trennt er sich auch von Schopenhauer, vor allem von dessen 
Art des ‚Pessimismus‘, der ihn den ‚Wert des Daseins‘ im ganzen in Frage stellen ließ 
und mit dem auch er und gerade er jene „ungeheure“, „abgeschmackte“ und „lächer-
liche“ Attitüde „Mensch gegen Welt“ (ebd., 580) geteilt und nicht nur geteilt, sondern 
zum Äußersten getrieben hatte: mit dem Ergebnis, dass der Mensch in seinem unseligen 
‚Willen zum Dasein‘ der Erlösung von sich selbst bedürfe. Und Schopenhauers ‚Errun-
genschaft‘ war noch nicht einmal der Atheismus selbst, sondern lediglich, dass er „als 
Philosoph der erste eingeständliche und unbeugsame Atheist [war], den wir Deutschen 
gehabt haben“ (ebd., 599), dass er sich also als erster deutscher Philosoph von Rang of-
fen zum Atheismus bekannte und man sich seither nun offen zum Atheismus bekennen 
konnte. Auch der Atheismus als solcher hatte wie die Romantik in Europa viel breitere 
und ältere Wurzeln.57 Er ist keinem bestimmten Philosophen zuzuschreiben, weder einem 
deutschen noch einem andern: „der Sieg des wissenschaftlichen Atheismus […] ist ein 
gesammt-europäisches Ereigniss, an dem alle Rassen ihren Antheil von Verdienst und 
Ehre haben sollen“ (ebd.). Im übrigen hat Nietzsche mit Schopenhauer, auch wenn er 
„ein europäisches Ereignis“ (ebd., 602) war, zuletzt noch scharf abgerechnet – im Sinn 
Darwins: „Schopenhauer, der letzte Deutsche, der in Betracht kommt (– der ein europä-
isches Ereigniss gleich Goethe, gleich Hegel, gleich Heinrich Heine ist, und nicht bloss 
ein lokales, ein ‚nationales‘), ist für einen Psychologen ein Fall ersten Ranges: nämlich 
als bösartig genialer Versuch, zu Gunsten einer nihilistischen Gesammt-Abwerthung des 
Lebens gerade die Gegen-Instanzen, die grossen Selbstbejahungen des ‚Willens zum Le-
ben‘, die Exuberanz-Formen des Lebens in’s Feld zu führen“ (KSA, GD, 6, 125).

3.	 Die Verfeinerung des Gewissens als „gesammt-europäisches Ereignis“  
	 (KSA, FW, 3, 602)

Die tiefste und älteste Wurzel des „Sieg[es] des wissenschaftlichen Atheismus“ (ebd.), 
den Nietzsche als das eigentlich Europäische herausstellt, sieht er gar nicht in der Philo-
sophie, sondern im christlichen Glauben selbst. Er trägt dazu eine seiner stärksten genea-
logischen Thesen vor, die über den Kontext der Frage ‚was ist deutsch?‘ weit hinausführt 
und die er zum Abschluss seiner Genealogie der Moral noch einmal zitieren wird, die 
These, dass das Christentum mit seinem Pochen auf das Sündenbewusstsein und das 
Sündenbekenntnis in Europa ein „christliches Gewissen“ herangezüchtet habe, das sich 
in das „wissenschaftliche Gewissen“ „übersetzt und sublimirt“ (ebd., 600) und damit 
selbst die Voraussetzungen geschaffen habe, das christliche Gewissen aufzuklären. Die 
Errungenschaft eines Gewissens, das, religiös initiiert, schließlich seine religiösen Ur-
sprünge destruiert, könnte Europa am stärksten geprägt und seine welthistorische Bedeu-
tung fundiert haben. In Zur Genealogie der Moral wird Nietzsche von einem „Akt der 

57	 Winfried Schröder, Ursprünge des Atheismus. Untersuchungen zur Metaphysik und Religionskritik 
des 17. und 18. Jahrhunderts, Stuttgart-Bad Cannstatt 1998. Schröder führt in detaillierten Untersu-
chungen den Atheismus als philosophisch begründete Negation der Existenz des Daseins Gottes auf 
die Zeit um 1670 zurück, in der die vielfachen und gegensätzlichen Versuche, die Existenz Gottes zu 
beweisen, vielerorts in Europa zu einem Skeptizismus führten, der sich seinerseits auf den antiken 
Skeptizismus berief. 

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



81„ohne Hegel kein Darwin“

Selbstaufhebung“ sprechen (KSA, GM, 5, 410).58 Er folgte nicht einer ‚notwendigen‘ 
Dialektik, wie Hegel sie dachte, sondern ergab sich als kontingentes, evolutionäres Ge-
schehen aus der historisch singulären Verwebung der griechischen Philosophie mit der 
jüdischen Religion zur christlichen Theologie und konnte so als Lehre kommuniziert 
und zum Gegenstand einer erst europäischen, dann weltweiten Mission werden. Mit der 
Errungenschaft seines wissenschaftlichen Gewissens wurde Europa, wie Nietzsche im 
zweiten Band von Menschliches, Allzumenschliches geschrieben hatte, viel mehr, als 
„das geographische Europa, die kleine Halbinsel Asien’s, umfasst“, ein „Cultur-Begriff 
‚Europa‘“ (KSA, WS, 2, 650).59

	 Doch eben in der Selbstaufhebung des christlichen in das religionskritische Gewissen 
erwiesen sich alle vier genannten deutschen Philosophen als „Verzögerer“, Leibniz, so-
fern er die Natur noch ansah, „als ob sie ein Beweis für die Güte und Obhut eines Gottes 
sei“ (KSA, FW, 3, 599; KSA, GM, 5, 410), Kant, sofern er trotz seiner Kritik aller speku-
lativen Beweise des Daseins Gottes an diesem noch als moralischem Postulat festhielt60, 
Hegel, sofern er nach Kants Kritik erneut den Gott des Christentums und der Philoso-
phie mit der ‚Logik‘ seines ‚Systems‘ bewies und „die Geschichte […] zu Ehren einer 
göttlichen Vernunft, als beständiges Zeugniss einer sittlichen Weltordnung und sittlicher 
Schlussabsichten“ auszulegen verstand (KSA, FW, 3, 600). Und der Theologe und Phi-
losoph Friedrich Schleiermacher, den Nietzsche hier nicht nennt, aber wohl meint, legte 
weiterhin und mit nachhaltiger Wirkung „die eigenen Erlebnisse aus[…], wie sie fromme 
Menschen lange genug ausgelegt haben, wie als ob Alles Fügung, Alles Wink, Alles dem 
Heil der Seele zu Liebe ausgedacht und geschickt sei“ (ebd.).61 Selbst Schopenhauer, 
auch wenn ihm die „Ungöttlichkeit des Daseins […] als etwas Gegebenes, Greifliches, 

58	 Vgl. KSA, M, 3, 17. Zu Nietzsches von dem Hegelschen abweichenden Begriff der Selbstaufhebung: 
Werner Stegmaier, Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Göttingen 1992, 298, und 
(ohne Kenntnis des vorigen) Claus Zittel, Selbstaufhebungsfiguren bei Nietzsche, Würzburg 1995.

59	 Dazu ausführlich Ralf Witzler, Europa im Denken Nietzsches, Würzburg 2001; Stefan Elbe, Europe. 
A Nietzschean Perspective, London, New York 2003.

60	 Nietzsches spätere polemische Bekräftigungen: „Der Erfolg Kant’s ist bloss ein Theologen-Er-
folg: Kant war, gleich Luther, gleich Leibnitz, ein Hemmschuh mehr in der an sich nicht taktfesten 
deutschen Rechtschaffenheit – –“ (KSA, AC, 6, 177) und „Leibniz und Kant – diese zwei grössten 
Hemmschuhe der intellektuellen Rechtschaffenheit Europa’s!“ (KSA, EH, 6, 360).

61	 Nietzsches polemischen Rundumschlag: „Die Deutschen sind in die Geschichte der Erkenntniss 
mit lauter zweideutigen Namen eingeschrieben, sie haben immer nur ‚unbewusste‘ Falschmünzer 
hervorgebracht (– Fichte, Schelling, Schopenhauer, Hegel, Schleiermacher gebührt dies Wort so 
gut wie Kant und Leibniz, es sind Alles blosse Schleiermacher –)“ (KSA, EH, 6, 361) und: „Wer 
einmal an der Hegelei und Schleiermacherei erkrankte, wird nie wieder ganz curirt“ KSA, DS, 1, 
191). Schleiermacher habe es mit seiner Psychologisierung der Religion in Zeiten ihrer Krise, so 
Nietzsche, gerade „auf die Erhaltung der christlichen Religion und das Fortbestehen der christlichen 
Theologen abgesehen; als welche in der psychologischen Analysis der religiösen ‚Thatsachen‘ ei-
nen neuen Ankergrund und vor Allem eine neue Beschäftigung gewinnen sollten“ (KSA, MA-I, 2, 
125). Nietzsche stand Schleiermacher jedoch philosophisch näher, als er erkannte oder wahrhaben 
wollte (Werner Stegmaier, Philosophie der Fluktuanz, 326, 357 f.), und wurde in Friedrich Über-
wegs Grundriß der Geschichte der Philosophie, 3. Teil: Die Neuzeit, 5. Aufl., bearb. u. hg. von Max 
Heinze, Berlin 1880, 387, zuerst selbst als „Anhänger Schleiermachers, Schopenhauers, Benekes“ 
geführt (zit. nach Richard Frank Krummel unter Mitwirkung von Evelyn S. Krummel, Nietzsche 
und der deutsche Geist, Bd. 1: Ausbreitung und Wirkung des Nietzscheschen Werkes im deutschen 

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.



82 Werner Stegmaier

Undiskutirbares“ galt, blieb im übrigen, so Nietzsche, „in eben den christlich-asketischen 
Moral-Perspektiven [stecken], welchen, mit dem Glauben an Gott, der Glaube gekündigt 
war“ (ebd., 601). Seine ganze Philosophie war weniger eine neue Errungenschaft als das 
Ergebnis einer großen Enttäuschung über die ‚christliche Interpretation‘. Was „Europa’s 
längste und tapferste Selbstüberwindung“ (ebd.) bei ihm hinterließ, war die Frage nach 
dem ‚Werth‘ oder dem ‚Sinn‘ des Daseins überhaupt, die sich seither als eine Leitfrage 
der Philosophie etabliert hat und die Nietzsche als bloßes Symptom des Nihilismus ver-
stand.62

	 „Lehrer vom Zwecke des Daseins“ (ebd., 369) aber waren seit Darwin zum Lachen 
geworden: mit diesem Lachen63 hatte Nietzsche 1882 seine Fröhliche Wissenschaft er-
öffnet, ihm vor allem verdankte sie ihren Namen. Seit Darwin kann und darf man dem 
Dasein guten Gewissens keinen Sinn und Zweck mehr unterstellen, so sehr man ihn sich 
auch wünschen mag. Denn „in Hinsicht auf die Erhaltung der Art“, diese „erstaunliche“, 
„kostspielige, verschwenderische und im Ganzen höchst thörichte Oekonomie: – welche 
aber bewiesener Maassen unser Geschlecht bisher erhalten hat“, in Hinsicht also auf die 
Evolution ist kein Zweck des Daseins denkbar außer dem Dasein selbst: „Das, was der 
Art hätte schaden können, ist vielleicht seit vielen Jahrtausenden schon ausgestorben und 
gehört jetzt zu den Dingen, die selbst bei Gott nicht mehr möglich sind“ (ebd., 370). Und 
in die Evolution ist auch die Wissenschaft, die von ihr spricht, noch eingeschlossen, auch 
sie ist nur ein Moment der Evolution und nicht ihr Zweck und Ziel. Es ist, so Nietzsche, 
zum Lachen, wenn sie sich selbst dazu erklärt, und doch konnten dem bisher auch ‚die 
Besten‘ nicht widerstehen: „Ueber sich selber lachen, wie man lachen müsste, um aus der 
ganzen Wahrheit [sc. der Oekonomie der Arterhaltung] heraus zu lachen, – dazu hatten 
bisher die Besten nicht genug Wahrheitssinn und die Begabtesten viel zu wenig Genie! 
[…] Einstweilen ist es noch ganz anders, einstweilen ist die Komödie des Daseins sich 
selber noch nicht ‚bewusst geworden‘, einstweilen ist es immer noch die Zeit der Tragö-
die, die Zeit der Moralen und Religionen“ (ebd.).

Sprachraum bis zum Todesjahr des Philosophen: ein Schrifttumsverzeichnis der Jahre 1867–1900, 
Berlin, New York 1974, 85. 

62	 Lenzer Heide-Entwurf vom 10. Juni 1887 (KSA, NF, 12, 214). Zur Vorgeschichte der Frage nach 
dem ‚Sinn des Lebens‘ bei Kant, Schleiermacher und Feuerbach: Volker Gerhardt, Art. Sinn des 
Lebens, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 9, Basel, Darmstadt 1995, 815 f.

63	 Renate Reschke, Kommentar zu: Friedrich Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft („la gaya scien-
za“), Leipzig 1990, 297 f.

This article is protected by G
erm

an copyright law. You m
ay copy and distribute this article for your personal use only. O

ther use is only allow
ed w

ith w
ritten perm

ission by the copyright holder.


